هاذا هو الإسالام

الإسلام والشعلادية الإسلام والتنوع في إطار الوحدة الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة

د. محسد عمارة



## هذاهوالإســـالام (١٠)

الإسلام والتعدديث الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة

#### الطبعة الأولى لمكتبة الشروق الدولية ١٤٢٩ هـ ـ يناير ٢٠٠٨ م

لقد نالت مخطوطة هذا الكتاب الجائزة العالمية للمجمع الملكي لبحوث الحضارة الإسلامية (مؤسسة آل البيت). بعمان، وجامعة درم، بإنجلترا، في العلوم الإنسانية والاجتماعية للعام ١٩٩٧م.



هذاهوالإسلام (١٠)

# الإسلاموالتعدديت

الاختسلاف والتنوع في إطار الوحدة

د. محمد عمارة



#### البرنامج الوطنى لدار الكتب المصرية الفهرسة أثناء النشر (بطاقة فهرسة)

إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية (إدارة الشئون الفئية)

عمارة، محمد، ١٩٣٤.

الإسلام والتعددية: الاختلاف والتنوع في إطار الوحدة- محمد عمارة

ط١ . \_ القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ٢٠٠٨م

٣٠٤ص؟ ١٧ × ٢٤ سم. (هذا هو الإسلام؛ ١٠).

تدمك 8- 02- 978-977-6278

١ - التعددية .

٢ \_ الفلسفة الإسلامية .

أ. العنوان.

124, 2

رقم الإيداع ٢٧٠٧٢ /٢٠٠٢م

الترقيم الدولي 8 - 02 - 6278 - 978 - 978 الترقيم الدولي

#### المهـــرس

| المفع | الموضوع                                                                                                        |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧     | عهيد عندي والمراجع المراجع الم |
| 24    | التعددية والاختلاف: من سنن الفطرة والقوانين التي لا تبديل لها ولا تحويل.                                       |
| 13    | إله واحد: له صفات الكمال. ، والأسماء الحسني                                                                    |
| 20    | خلق واحد: وتعددية في المخلوقات                                                                                 |
| 00    | دين واحد: وتعددية في الشرائع والمناهج والسياسات                                                                |
| 70    | شريعة واحدة: وتعددية في الأحكام والإفتاء                                                                       |
|       | إيمان واحد وحقيقة واحدة: وتعددية في مراتب التصديق                                                              |
| 1.1   | ومستويات الخطاب والمخاطبين                                                                                     |
| 91    | نزوع إنساني إلى المعرفة: وتعددية في نظريَّاتها                                                                 |
| Y*V   | إنسانية واحدة: وتعددية في الأم والشعوب والأجناس                                                                |
| 117   | أمة والحُدة: وتعددية في الملل والأقوام والمذاهب والأحزاب                                                       |
| /V0   | تحضر إنساني: وتعددية في الحضارات الإنسانية                                                                     |
| 770   | التعددية : بين «نعمة الوحدة» و «نقمة التفتيت»                                                                  |
| 191   | ويعال المناصلة                                                                                                 |
| 797   | المصادر والمراجع                                                                                               |

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### تمهيك

"التعددية": تنوع مؤسس على "تميّز . . وخصوصية" . . ولذلك فهى لا يمكن أن توجد وتتأثى بل ولا حتى تُتَصَوّر إلا في مقابلة وبالمقارنة مع "الوحدة . . والجنامع"؛ ولذلك لا يمكن إطلاقها على "التشرذم" و "القطيعة" التي لا جنامع لآحادهما ، ولا على "التمزق" الذي انعدمت العلاقة بين وحداته . .

وأيضاً: لا يمكن إطلاق «التعددية» على «الواحدية» التي لا أجزاء لها، أو المقهورة أجزاؤها على التخلى عن «المميزات والخصوصيات». . على الأقل عندما يكون الحكم على عالم «الفعل»، لا على عالم «الإمكان» و«القوة».

فأفراد العائلة: تعدد في إطار وحدة العائلة، وفي مقابلتها. . والذكر والأنثى: تعدد في إطار وحدة النفس الإنسانية . . والشعوب والقبائل: تعدد في جنس الإنسان .

فيدون الوحدة الجامعة لا يتصور تنوع وخصوصية وتُميّز، ومن ثم تعدد. . والعكس صحيح. .

وللتعددية مستويات، يحددها الجامع، والرابط الذي يجمع ويوحد ويظلل وحداتها وأفرادها. فعلى المستوى العالمي مثلا مناك تعددية الحضارات المتميزة، والقوميات المختلفة، المؤسسة على تعدد في الشرائع والمناهج والفلسفات واللغات والثقافات، وبينها جميعًا جامع الاشتراك في الإنساني الذي لا تمايز فيه ولا اختلاف. وعلى مستوى كل حضارة من الحضارات: هناك تعددية في المذاهب

ومدارس الفكر وفلسفاتها، وتيارات السياسة وتنظيماتها، وقد تكون في بعض الحضارات تعددية في القوميات واللغات والأوطان. . تتمايز وحدات التعددية في الخصوصيات المتعددة، مع اجتماعها كلها في "رابط" الحضارة الواحدة و "جامعها". .

والتعددية \_ ككل الظواهر والمذاهب الفكرية \_ لها "وسط" \_ "عدل \_ متوازن" \_ ولها طرفا "غلو"، أحدهما "إفراط" والآخر "تفريط"! و"وسطها \_ العدل \_ المتوازن" هو الذي يراعي العلاقة بين "التميز . . والتنوع . . والتعدد" وبين "الجامع . . والرابط . . والوحدة" . . بينما يمثل التشرذم "غلو القطيعة والتنافر" الذي لا جامع له . . كما تمثل "الواحدية" \_ المنكرة للخصوصيات والتمايزات \_ "غلو القهر" المانع من تميز الفرقاء واختصاصها""! . .

وإذا كانت الرؤية الإسلامية قد قصرت «الوحدة»، التي لا تركب فيها ولا تعدد لها على الذات الإلهية وحدها، دون كل المخلوقات وجميع المُحَدَثات وسائر الموجودات في كل ميادين الخلق وعوالمه المادية والحيوانية والإنسانية والفكرية - تلك التي قامت جميعها على التعدد والتزاوج والتركب والارتفاق، فإن هذه الرؤية الإسلامية تكون بهذا الموقف الثابت ثبات الاعتقاد الديني، بل جوهر هذا الاعتقاد - قد جعلت من التعددية - في كل الظواهر المخلوقة . . ـ «سنة» من سنن الله - سبحانه وتعالى - في الخلق والمخلوقات جميعا، و "آية» من الآيات التي لا تبديل لها ولا تحويل . .

إنها «القانون» الإلهي، و«السنة» الإلهية ـ الأزلية الأبدية في ميادين الكون المادي». والاجتماع الإنساني، وشئون العمران الدنيوي ومياديته. . وبها تتميز وتختص «الوحدانية والأحدية» في ذات «الحق». . كما تتميز وتختص «التعددية» بكل ظواهر «الخلق»! . .

وإذا كانت «الوسطية الجامعة» في الرؤية الإسلامية هي خصيصة من خصائص الأمة الإسلامية ، ومعلم من معالم المنهج الإسلامي ، يشهد عليها القرآن الكريم المنبئ عن "جعل» الله سبحانه وتعالى هذه الأمة أمة وسطا ﴿ وَكَذَلِك جعلناكُم أُمّة وسطا لَتَكُونُوا شُهداء على النّاس ويكُون الرّسُولُ عليكُم شهيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣] . . وهي وسطية العدل أي التوازن الذي لا يقوم إلا بجمع عناصر الحق والصواب من طرفي غلو الإفراط والتفويط ، و قبيزها و تأليغها موقفًا ثالثًا وسطًا ومستقلا . . و ذلك على النحو

الذي حدده الحديث النبوى الشريف الذي يقول فيه الرسول على الوسط: العدل، جعلناكم أمة وسطا، (١).

إذا كان هذا هو معنى الوسطية الإسلامية ، فإن التعددية - الموزونة بميزانها - لا بدوأن تكون تميزا لفرقاء يجمعهم جامع الإسلام، وتنوعًا لمذاهب وتيارات تظللها مرجعية التصور الإسلامي الجامع ، وخصوصيات متعددة في إطار ثوابت الوحدة الإسلامية وقجامع الإسلامية هذا لا يقف عند داثرة الاعتقاد الديني الإسلامي وحدها ، فيكون مانعًا لغير المسلمين من الوجود المتميز في إطاره ، وإنما هو شامل لدوائر الحضارة والشقافة ومنظومة القيم الإيمانية التي تجمع غير المسلمين في هذه الدوائر المتعددة والمترامية الآفاق لجامع الإسلام - الأمر الذي يجعل هذه التعددية : غوًا وتنمية للخصوصيات ، مع احتفاظ كل فرقائها ، وأطراف الخصوصيات ، وأفراد التنوع بالروح الإسلامية ، والمزاج الإسلامي ، وتواصل الفروع مع أصل الشجرة الطيبة لكلمة الإسلام ، التي هي بلاغ الله إلى رسوله را الله وبيان هذا الرسول إلى العالمين الـ

من هذا المنظار ـ وهذا المنهاج ـ يكون طريق النظر الإسلامي إلى قضية التعددية ، فيراها قانون التنوع الإسلامي في إطار الوحدة الإسلامية .

非 泰 非

إن كل من وما عدا الذات الإلهية \_ "الحق . ، واجب الوجود" \_ من سائر أصناف الخلق . ، واجب الوجود" \_ من سائر أصناف الخلق . ، والموجودات ، وكذلك سائر ميادين العمران البشرى ، والفكر الإنساني ـ قائم على الازدواج ، والتعدد ، والتركب ، والارتفاق . سنة من سنن الله \_ سبحانه و تعالى \_ و آية من آياته في سائر عوالم الخلق ، لا تبديل لها ولا تحويل . .

■ ففى «القوميات والأجناس» تعددية، يتحدث عنها القرآن الكريم باعتبارها «آية» من آيات الله في الاجتماع الإنساني، فيقول ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ واختلاف ألسنتكم وألوانكم إنَّ في ذلك لآيات للعالمين (٢٢) ﴾ [الروم: ٢٢]. . وهي تعددية في إطار «جامع: الإنسان». .،

<sup>(</sup>١) رراه الإمام أحمد.

وفي «الشعوب والقبائل» هناك تعددية تشمر التمايز الذي يدعو القرآن إلى توظيفه في إقامة علاقات «التعارف» بين الفرقاء المتمايزين: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن فَي إِقَامَة علاقات «التعارف» بين الفرقاء المتمايزين: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكَر وأُنشَىٰ وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللَّه أَتَقَاكُم إِنَّ اللَّه عَلِيم خَبِيرً (١٠٠) ﴾ [الحجرات: ١٣]. . فتعددية التمايز إلى شعوب وقبائل قائمة في إطار «جوامع التعارف» بين بني الإنسان.

■ وفي "الشرائع والمناهج"، ومن ثم في "الحضارات" - فضلا عن أم الرسالات الدينية - هناك تعددية يراها القرآن الكريم الأصل الدائم والقاعدة الأبدية والسنة الإلهية، التي هي الحافز للتنافس في الخيرات، والاستباق في الطيبات، والسبب في التدافع الذي يقوم ويرشد مسارات أم الحضارات على دروب التقدم والارتقاء. فهي المصدر والباعث على حيوية الإبداع الذي لا سبيل إليه إذا غاب التمايز وطمست الخصوصية بين الحضارات ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُكَ لَمِعَلَ النّاسُ أُمّةُ وَاحدةً وَلا يَزالُونَ مُخْتَلْفِينَ (١١٨) إلا من رُحم وبُك ولذلك خلقهم ﴾ [هود: ١١٨] . حتى ليتحدث المفسرون لهذه الآية عن المنا الاختلاف وذلك التنوع وتلك التعددية في الشرائع والمناهج باعتبارها علة الخلق، فيقولون: إن المعنى "وللاختلاف خلقهم". . فكأنما التعددية هي علة الوجود! . (١١ فيقولون: إن المعنى "وللاختلاف خلقهم". . فكأنما التعددية هي علة الوجود! . (١١ ألكارً جَعلنا منكم شرعة ومنهاجا ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم في ما ألاكرة في المنتبقوا الخيرات إلى الله مرجعكم جميعاً فينتكم بما كنتم فيه تختلفون (١٤) ﴾ [المائدة: ٨٤] فالتعددية هي الحافز على امتحانات وابتلاءات واختبارات المنافسة والاستباق في ميادين الإبداع بين الفرقاء المتمايزين في الشرائع والمناهج والحضارات المنافسة والاستباق في ميادين الإبداع بين الفرقاء المتمايزين في الشرائع والمناهج والحضارات .

وفي إطار تمددية «الشرائع» تحت «جامع الدين الواحد» جاء الحديث في القرآن الكريم عن نجاة أصحاب الشراثع المتعددة، إذا هم جمعتهم جميعًا أصول:

١ \_ الإيمان بالألوهية الواحدة. . والربوبية الواحدة.

٢ ـ والإيمان باليوم الآخر والبعث والحساب والجزاء.

٣ ـ والعمل الصالح في الحياة الدنيا.

<sup>(</sup>١) القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) ج٩ ص ١١٤، ١١٥، طبعة دارالكتب المصرية، القاهرة.

﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِعُونَ وَالنَّصَارَىٰ مَنَ آمَنَ بِاللَّهُ وَالْيُومُ الآخر وعمل صَاخًا فَللا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (17) ﴾ [المائدة: ٦٩]. . ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالنَّصَارَىٰ وَالصَّابِئِينَ مِن آمِنَ بِاللَّهُ وَالْيُومُ الآخر وعمل صَاخًا فَلهُمْ أَجْرُهُمْ عَدْ رَبُهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (17) ﴾ [البقرة: ٦٢].

بل وتحت جامع "النصرانية" و «أهل الكتاب" أشار القرآن الكريم إلى تعددية يتميز فيها الذين (إذا سمعوا ما أنزل إلى رسول الله ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق) عن الذين لا يزيدهم هذا الذي أنزل على الرسول إلا (طغيانا وكفرا)!.

فأهل الكتاب فرقاء، متعددون، وليسوا سواء. . ﴿ وَلُوْ آمَنَ أَهُلُ الْكَتَابِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مَنْهُمُ الْمُوْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ (١٠) ﴾ [آل عمران : ١١٠] ﴿ لَيْسُوا سواء مَنَ أَهُلِ الْكَتَابِ أُمَّةٌ قَائِمةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ الله آناء اللّيل وهُم يسجدُونَ (١٠٠٠) يُؤْمِنُونَ بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين (١٠٥٠) ﴾

[آل عمران: ١١٣\_ق١١]

وفي هذا الإطار أيضا. "وحدة الدين"، والتعددية الشرائع "ــ جاء القرآن بتقرير هذه الحقيقة : ﴿ شُوع لَكُم مَن الدّين ما وصّي به نُوحًا واللّذي أوحينا إليك وما وصّينًا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا اللاين ولا تتفرقوا فيه ﴿ [الشورى: ١٣] على حين تتعدد شرائع الانبياء والرسل ومناهج أم الرسالات، في إطار اجامع اللدين الواحد"، وعلى النحو الذي صوره الحديث النبوي الشريف: الانبياء إخوة لعكات \_ (أمهات متعددات) \_ دينهم واحد، وأمهاتهم شتى " (١٠٠٠).

وفي الرحية الدولة الإسلامية الأولى دولة المدينة، على عيد رسول الله والتي فصلت الحديث عنها، وعلى حقوقها وواجباتها وعلاقاتها ومرجعيتها الصحيفة السالكتاب (الدستور الأول للدولة الإسلامية الأولى) ـ في هذه الرعبة ووفقًا لهذا الدستور كالت هماك "تعددية في إطار "وحدة الأمة" الوليدة . فالقبائل غدت لبنات متعددة ، تحدث "الصحيفة" عنها وعن أحلافها وحقوفها وواجباتها في إطار الوحدة الأمة . والمهاجرون والأنصار "جوامع فرعية" ، أشارت إليهم "الصحيفة" في إطار الجامع الإسلامي الباحد . وفي إطار الأمة الواحدة . والتعددية الدينية بين حساعة المؤمنين وجماعة يهود تحدث عنها "الصحيفة" ونظمت أطر وأفاق تعدديتها في لطاق جامع ووحدة الرعيمة والأمة بالمعنى السياسي . وعن هذه "التعددية" في إطار الوحدة الوحدة الرعيمة والأمة بالمعنى السياسي . وعن هذه "التعددية" في إطار الوحدة الوحدة الرعيمة والأمة بالمعنى السياسي . وعن هذه "التعددية" في إطار الوحدة الوحدة المتعددية الدستور ، فقالت :

«المؤمنون والمسلمون، من قريش وأهل يثرب، ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم
 أمة واحدة من دون الناس».

قوأن يهود أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم؟.

«وأن يهود أمة ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين. وأن على يهود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة. وأن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم».

قو أنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يُخاف فساده فإن مرده إلى الله و إلى محمد رسول الله ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والإعام أحمد.

 <sup>(</sup>۲) (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة) ص 10 ـ ۲۱ . تحقيق : د. محمد حميد الله الخيد أبادى ، طبعة الفاهرة سنة 1901م.

ففي إطار جامع الآمة الواحدة، والدولة الواحدة، ذات المرجعية التشريعية الواحدة تعددت الانتماءات القبلية والدينية، ونظم الدستور علاقات فرقاء هذا الانتماء الجامع لانتماءاتهم الفرعية المتعددة.

■ والألوان أحرى ـ غير «التعددية الدينية» ـ ضم جامع الأمة واحتضنت وحدتها:

فمن الذين آمنوا من عاد إلى الكفر بعد الإيمان . . لكن لأن السلاحه في الخروج على الإيمان الديني كان «الكلمة» وليس السيف ، فلقد وسعت اللوحدة السياسية اللامة هذا اللون من االانشقاق الديني الأن أصحابه قد حافظوا على جامع الوحدة السياسية لرعية الأمة . . فهم فد شقوا جامع الوحدة الدينية مع الجماعة المؤمنة . بعد أن استظلوا بطلاله ، لكنهم أبقوا - بيقائهم في دائرة الفكر والجدل الديني - على رابط وجامع الوحدة السياسية للأمة والرعبة والدولة . . وفي أسباب نزول الآية القرآنية : وجامع الوحدة السياسية للأمة والرعبة والدولة . . وفي أسباب نزول الآية القرآنية : وجامع الوحدة السياسية للأمة والرعبة والدولة . . وفي أسباب فول الآية القرآنية : أخره لعلهم يرجعون (ق) أو المائدة : ٢٧] . . يروي أن نفراً من رءوس أهل الكتاب اليهود - تواصلوا فقالوا : العالوا نؤمن بما أنزل على محمد وأصحابه غدوة ، ونكفر به اليهود - تواصلوا فقالوا : العالوا نؤمن بما أنزل على محمد وأصحابه غدوة ، ونكفر به عشية ، حتى نُلُبُسُ عليهم دينهم . . فيقولون : إنهم أهل كتاب ، وهم أعلم به منا ، فيرجعون عن دينهم ، ويصنعون كما نصنع ، . فأنزل الله هذه الآية ، وأخبر نبيه (مَرَّتُهُمُ ولِلْ مِنْين الله الآية ، وأخبر نبيه (مَرَّتُهُمُ ) وللمُومئين الله المنه الآية ، وأخبر نبيه (مَرَّتُهُمُ ) وللمؤمنين الله المنه الآية ، وأخبر نبيه (مَرَّتُهُمُ ) .

ولأن هذه االردة اعن الإسلام لم تشق «الجامع السياسي» للرعية والأمة والدولة لبقاء أهلها بعيداً عن «الخروج والمفارقة» السياسية، فلقد اتسع لأهلها إطار هذا الجامع، على الرغم من «الخروج والمفارقة» لجامع «الإسلام الدين»؛ لأن الجامع السياسي». في دولة الإسلام الأولى ـ قد اتسع لأكثر من دين!..

وكذلك كنان الحنال مع "المنافقين" الذين "ارتدوا" عن الإسلام بقلوبهم، مع إظهارهم الانخراط في جماعة المؤمنين.. فلانهم قد حافظوا على وحدة الجامع السياسي-في الأمة والدولة والرعية لم يقاتلهم رسول الله عظيم ختى عندما كانت

 <sup>(</sup>۱) السيوطي (أسباب النزول) ص٣٦ طبعة الفاهره سنة ١٣٨٢هـ. والواحدي البــــ، بوري (أسباب النرول) ص ٧١١ ص
 ٢١ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م. والقرطيي (الجامع لأحكام القرآن) ج٤ ص ١١١

تظهر الفلتات التي تفضح النفاق! . لقد ظلوا في إطار الجماعة، واستمرت صحبتهم للرسول والمؤمنين . . وظل الرسول والمؤمنين . . وظل الرسول والمؤمنين . . وظل الرسول المرابعة محافظا على مقتضيات هذا الجامع، ومنبها من هم قطالب بقتلهم على خطأ قتل الأصحاب! . .

وفيما يرويه الصحابي جابر بن عبدالله: «لما قسم رسول الله عظم غنائم هوازن بين الناس بالجعرانة، قام رجل من بني تميم فقال:

\_اعدل يا محمدا

\_فقال على الله ومن يعدل إذا لم أعدل؟ القد خبت وخسرت إن لم أعدل؟!

\_فقال عمر بن الخطاب : يا رسول الله : ألا أقوم فأقتل هذا المنافق؟ ا

\_فقال عن : (معاذ الله أن تتسامع الأم أن محمدًا يقتل أصحابه ال(١).

فنحن أمام "منافق" يبطن الكفر ويظهر الإيمان، وهو في الدرك الأسفل من النار للأن النفاق أسوأ من صريح الكفر! ومع ذلك يعتبره رسول الله على من "أصحابه" لأنه قد حافظ على الوحدة السياسية للأمة والدولة، وشارك في معاركها، وكان له كغيره نصيب من غنائمها . فاستعاذ الرسول على بالله من أن تتسامع الأم أن محمداً يقتل من حافظ على الوحدة السياسية للأمة ، حتى ولو كان قد فارق الإيمان الديني بالنفاق! .

■ بل لقد وسعت «وحدة الأمة الإسلامية» ألوانا من الانشقاقات السياسية بلغت حد الصراعات المسلحة لأن فرقاء هذه الصراعات قد ظلوا على ولائهم «للدولة الواحدة»، فحافظوا على «الجامع السياسي»، وعلى ولائهم «للدين الواحد»، فحافظوا على «الجامع الديني»، فكان قتالهم على «التأويل» لا على «التنزيل»، وكانوا جميعًا رغم القتال على ولاء لوحدة الدولة ووحدة الدين. .

ولفيد كانت صراعات «الفيتنة الكبري» ـ زمن الراشيدين ـ في هذا الإطار الذي

<sup>(1)</sup> رواه الإمام أجمد،

وسعت فيه الوحدة الأمة» فرقاء تلك الفتنة وذلك الصراع. . فلم يكن اقتتالهم بالمُخْرِج لأي منهم من االأمة اللامن الللّة، ولا من اللولة»! . .

وفي موقعة اصفين الالاه/ ٢٥٧م)، التي مثلث قمة صراعات تلك الفتنة، يتحدث الإمام على بن أبي طالب عن الجامع الديني الموحد لفرقاء الفتال، وكذلك الجامع الدولة ، فيقول القد التقينا، وربنا واحد ونبينا واحد، ودعوتنا في الإسلام واحدة، ولا تستزيدوننا، والأمر واحدة، ولا تستزيدوننا، والأمر واحد، إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان، ونحن منه براء (الله والدين واحد وجامع . . والخلاف في الام عثمان ( واحد الحلام . . فقط . .

ثم يرد الإصام على شبهة الخوارج وتأويلهم الفاسد الذي كفروا به معاوية وأهل الشام، فيقول: «إننا والله ما قاتلنا أهل الشام على ما توهم هؤلاء (الخوارج) من التكفير والافتراق في الدين، وما قاتلناهم إلا لنردهم إلى الجماعة \_ (أي الجماعة السياسية) \_ وإنهم لإخواننا في الدين، قبلتنا واحدة . ورأينا أننا على الحق دونهم (").

ثم يؤكد الإمام على على أن مصادر النزاع هي «شبهات» أثمرها "انتأويل" فهي لا تخرج من "أخوة الإسلام"، فيقول: «لقد أصبحنا نقاتل إخواننا في الإسلام على منا دخل فيه من الزيغ والاعوجاج والشبهة والتأويل. فإذا طمعنا في خصلة يلم الله بها شعثنا، ونتداني بها إلى البقية فيما بيننا، وغبنا فيها، وأمسكنا عما سواها» ("). .: وعندما سنل عن رأيه في "آخرة" فتلى الفريقين؟!.. أجاب: «وإني أرجو ألا يُقتل أحد نقى قلبه، منا ومنهم، إلا أدخله الله الجنة في .. (1).

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد (شرح نهج البلاغة) ج١٧ ص ١٤١. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩م.

 <sup>(</sup>۲) الباقلاني (التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة) ص ۲۳۷، ۲۳۸، تحقيق:
 محمود محمد الخضيري، د. محمد عبدالهادي أبو ريدة. طبعة القاهرة سنة ۱۹٤۷م.

<sup>(</sup>٣) الإمام على (نهج البلاغة) ص ١٤٧ ، ١٤٨ . طبعة دار الشعب. القاهرة.

<sup>(</sup>٤) الباقلاني (التمهيد) ص ٢٣٧.

هكذا وسبعت وحدة الملة والدولة التعددية، حتى عندما بلغت درجة القشال بين فرقائها!!.

■ وفي إطار «جامع أصول الدين» ـ التي لم يختلف عليها المسلمون ـ اتسع هذا
 الجامع النتعددية في «الفروع» ومنها سياسة الأمة و «نظام» الإمامة و الخلافة و دولتها .

نقد اتفق المسلمون على "أصل وجوب الدولة - الخلافة - الإمامة"، وعدُّوها "واجبًا مدنيًا" اقتضته إقاعة "الواجبات الدينية". . وبعد الاتفاق على هذا "الأصل . الجامع . . الموحّد" ذهبت التعددية بالفرق الإسلامية مذاهب شتى في انظام الخلافة والإمامة" من حيث "التّعين . . والشروط" . . بل وميزوا بين "أصل الوجوب" و"أصل الإمامة"، بمعنى "طريق الوجوب"، فقال البعض : إنه "العقل"، وقال أخرون : إنه "الشرع"، وقال فريق ثالث : إنهما معاً .

وفي أفاق هذه الفروع حدثت بواكير الخلاف والتعدد.. بل وكان جُلُ الخلافات التي بلورت فوق المسلمين وتياراتهم السياسية، وفي ميادينها وحدها كان تجريد السيوف!..

ولاتفاقهم على أنها من "الفروع" التي هي مواطن "للاجتهاد" اتفقوا - أيضًا - على أن معايير التقييم خلافاتهم حولها ولتعدد أراثهم فيها هي "الصواب" و"الخطأ"، و"النفع "والضرر"، وليست "الإيمان" و"الكفر"! لأن "الإيمان" و"الكفر" هما معيارا تقييم الافتراق والخلاف في "الأصول"، دون "الفروع "! . . ويلخص حجة الإسلام الغزالي (٤٥٠ - ٥٠٥ هـ/ ١٠١٨ - ١١١١م) هذا الذي أجمع عليه أهل السنة والمعتزلة والخوارج فيقول: "إن النظر في الإمامة ليس من المهمات، وليس أنضًا من المعقولات فيها، بل من الفقهيات "أ . وإن النظريات قسمان: قسم بتعلق بأصول القواعد، وقسم يتعلق بالفروع، وأصول الإيمان ثلاثة: الإيمان بالله ، ويرسوله ، وباليوم الآخر . وما عداه فروخ".

ثم يمضى أبوحامد لبحدد معايير الافتراق والتعددية في الفروع - وخاصة منها السياسة والإمامة - فيقول: • واعلم أنه لا تكفير في الفروع أصلاً إلا في مسألة واحدة،

<sup>(</sup>١) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٤ . طبعة مكتبة صبيح - القاهرة - يدون تاريخ -

وهى أن ينكر أصلاً دينيًا عُلم من الرسول على بالتواتر، لكن، في بعضها تخطئة، كما في الفقهيات، وفي بعضها تبديع، كالخطأ المتعلق بالإمامة، وأحوال الصحابة، واعلم أن الخطأ في أصل الإمامة وتعينها وشروطها وما يتعلق بها لا يوجب شيء منه تكفيرا، فقد أنكر ابن كيسان (١) أصل وجوب الإمامة، ولا يلزم تكفيره. ولا يُلتفت إلى قوم يعظمون أمر الإمامة ويجعلون الإيمان بالإمام مقرونا بالإيمان بالله ورسوله، ولا إلى خصومهم المكفّرين لهم بمجرد مذهبهم في الإمامة، فكل ذلك إسراف، إذ ليس في واحد من القولين تكذيب للرسول على أصلا، ومهما (متى) و وجد تكذيب وجب التكفير وإن كان في الفروع . والمبادرة إلى التكفير إنما تغلب على طباع من يغلب عليهم الجهل (١٠).

فلقد وسع "جامع التصديق" بما جاء به الرسول ﴿ هَا عَدُه التعددية السياسية ، التي مثلت في التاريخ الله عندا التاريخ! .

■ وإذا كانت "الأحزاب السياسية" المعاصرة هي "اجتهادات متعددة" في ميادير "إصلاح المعاملات" الاجتماعية في ميادين العمران الإنساني . . فإن تعددية "المذاهب الفقهبة" التي عرفتها الحضارة الإسلامية ، ووسعتها "وحدة الأمة في الأصول"، قد مثلت "تعددية الاجتهادات" في ميادين "إصلاح المعاملات . . وفروع العبادات أيضًا! . . وكان "الجامع الموحد" لهذه "التعددية الفقهية" هو "الشريعة الإلهية الواحدة!، والتي وضع الفقهاء مذاهبهم في إطارها .

فالشريعة مثلت "وحدة" الطريق في الدين. . وما شرع الله لعباده من الأحكام التي جاء بها نبى . . وكل طريقة - من فعل أو ترك مخصوص - موضوعة بوضع إلهى ثابت من نبى من الأنبياء (٣) . . أي أنها " واحد " جامع ، و "ثابت " غير متغير ووضع إلهى ، لا مدخل فيه للبشر . . فهي بلاغ من الله للناس بواسطة الرسول .

<sup>(</sup>۱) هم أبواخسن محمد بن أحمد بن إبراهيم، العروف بابن كيسان (۹۹ هـ/ ۹۹۲م) وهو غير اكيسان، مولى على بن أبي طالب، ورأس فوقة الكيسانية، من فرق الشيعة التي جعلت الإمامة في محمد ابن الجنهية . .

<sup>(</sup>٢) (فيصل التفرقة بين الإصلام والرندفة) ص ١٥ - ١٧ - طبعة القاهرة مسة ١٩٠٧م

<sup>(</sup>٣) أبو البقاء الكموى (الكليات) طبعة دمشق سنة ١٩٨١م. تحفيق . د. عدنان درويش، ومحمد المصري والتهانوي (كشاف اصطلاحات القبون) طبعة الهندسنة ١٩٨٢م م. مادة الشريعة «

أما مذاهب الفقه التي ترد فيها التعددية فإنها هي الاجتهادات الفقهية المحكومة بأحكام الشريعة الإلهية وفلسفتها في التشريع . . فالفقه "وضع بشرى" محكوم "بالوضع الإلهي" . . وهو "العلم المستنبط بالرأى والاجتهاد ، الذي يُحتاج فيه إلى النظر والتأمل" .

ولتميّز «الفقه» عن «الشريعة» لا يُسمَّى الله ـ سبحانه وتعالى ـ "فقيهاً " كما لا يُسمى الفقيه "شارعًا ((1)).

• وإذا كان "جامع الإيمان" و"موحد المؤمنين" هو «التصديق بما جاء به الرسول يخفي فإن مظلة هذا "الجامع" وإطار هذا "التصديق" قد اتسع لتعددية أشهرها "التأويل" فيما يجب أو يجوز فيه "التأويل"، فإذا ما التزم الفرقاء المتأولون بقواعد التأويل التي قدرتها العربية. . والتي لا تخرجه عن لوابت "التصديق الجامع" انفسحت أمامهم أفاق التعددية في هذا الإطار، الذي يعطى "مذاهب الفكر" طابعها "الإسلامي"، مع ما بينها من فروق وتعددية في التصورات،

وإذا كان تعريف ابن رشد (٥٢٠ ـ ٥٩٥ هـ/ ١١٢٦ ـ ١٩٨ م) للتأويل يقول: "إنه إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة المجازية، من غير أن يخل بعادة لسان العزب في التجوز، من تسمية الشيء بشبيهه، أو بسببه، أو لاحقه، أو مقارنه، أو غير ذلك من الأشياء التي عُدّدت في تعريف أصناف الكلام المجازي" أو نون الإمام الغزائي بُفصَّلُ المراتب الوجود التي تتصورها التأويلات المتعددة الما أخبر به الصادق تفصيلا يجعل للتعددية النابعة من التأويل خمسة مذاهب مفتوحة سبلها أمام تصورات العقل المسلم للموجودات التي نحدث عنها الرسول وي منتوحة سبلها أمام تصورات تصورها . فالإيمان قائم عند فرقاء هذه التأويلات والتصورات لقيام التصديق، وانتفاء اللتكذيب الصاحب الرسالة عليه الصلاة والسلام لأن الكفر اهو تكذيب الرسول في شيء مما جاء به ، والإيمان: تصديقه في جميع ما جاء به ، والإيمان: تصديقه في جميع ما جاء به . وحقيقة

<sup>(</sup>١) الجرجائي (التعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م.

 <sup>(</sup>٢) (فصل الثقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال) ص ٣٧ دراسة وتحقيق : د. محمد عسارة طبعة القاهرة بيئة ١٩٨٣م م.

التصديق: الاعتراف بوجود ما أخبر الرسول ﴿ عَنْ وَجُوده . إلا أن للوجود خمس مراتب:

الوجود الذاتي: وهو الوجود الحقيقي الثابت خارج الحس والعقل، ولكن يأخذ الحس والعقل، ولكن يأخذ الحس والعقل عنه صورة، فيسمى أخذه إدراكاً.

والوجود الحسى: الذي يتمثل في الفوة الباصرة من العين، مما لا وجود له خارج العين، فيكون موجودًا في الحس، ويختص به الحاس، ولا يشاركه غيره، وذلك كما يشاهد النائم، بل كما يشاهد المريض المتيقظ.

والوجود الخيالي: وهو صورة هذه المحسوسات إذا غابت عن الحس، وحدث اختراع صورتها في الحيال.

والوجود العقلي: فيما له روح وحقيقة ومعنى. كاليد مثلاً فإن لها صورة محسوسة ومُنَّخيَّلة، ولها معنى هو حقيقتها، وهي القدرة على البطش التي هي «اليد العقلية».

والوجود الشبهي: وهو أن لا يكون نفس الشيء موجودًا. لا بصورته ولا بحقيقته، لا في الخارج ولا في الحس ولا في الحيال ولا في العقل، ولكن يكون الموجود شبئًا آخر يشبهه في خاصة من خواصه وصفة من صفاته.

وكُل من نَزَّل قولا من أقوال صاحب الشُّرْعَة (عَيَّظِم) على درجة من هذه الدرجات فهو من المصدقين، وإنما التكذيب: أن ينفى جميع هذه المعانى، ويزعم أن ما قاله لا معنى له، وإنما هو كذب محض، وغرضه فيما قاله التلبيس أو مصلحة الدنيا، وذلك هو الكفر والزندقة، ولا يلزم كفر المتأولين ما داموا يلازمون قانون التأويل.. وكيف يلزم الكفر بالتأويل وما من فريق من أهل الإسلام إلا وهو مضطر إليه؟... \*\*\*

هكذا الفتحت سبل التعددية واتسعت آفاقها أمام "تيارات الفكر الإسلامي" في إطار "وحدة و جامع التصديق" بما جاء به الصادق عليه الصلاة والسلام .. .

و هكذا ظلل الجامع الإسلامي الذي وحد الأمة والعقيدة والحضارة ودار الإسلام، ظلل تعددية في اللغات والأقوام. . وفي الثقافات الفرعية . . وفي الأوطان والأقاليم

<sup>(</sup>١) (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ص ٤ - ٩

المتمايزة... وفي الفرق السياسية.. وفي المذاهب الفقهية.. وفي التيارات الفكرية والمدارس الفلسفية.. وأيضاً في الشرائع لملل الرسالات الدينية، فازدهرت تعددية الاجتهادات البشرية، في إطار جامع الثابت الذي تمثل في أصول الإيمان بالله الواحد، واليوم الآخر، وخبر الصادق عليه الصلاة والسلام.

你 推 物

بل إن السبيل الإسلامية، التي حددها الإسلام والتي تميزت بها شريعته، في المتناقضات، بين فرقاء التعددية وأقطاب الاختلاف جاءت طبيعتها وآلياتها ومقاصدها لتكرس قيام هذه التعددية، عند المستوى الوسطى، الذي لا يذهب بها إلى الغاء الآخر، وانفيه، . ولا إلى التشرذم، والقطيعة، التي لا رابط ولا جامع يوحد بين فرقاء الآخر، فلقد رفض الإسلام مذهب الصراع سبيلاً لحل التناقضات بين فرقاء التعددية؛ لأن الصراع، غاياته: اصرع . وإفناء . ونفي الآخر، ومن ثم فهو يلغى التعددية وينفيها . هكذا جاء معناه في الموطن الذي ورد به مصطلحه في القرآل الكريم: ﴿ فَأَمَّا ثُمُودُ فَأَهَلُكُوا بالطّاغية ( ق ) وأمّا عاد فأهلكُوا بريح صرصر عاتية ( ق ) الموطن الذي ورد به مصطلحه في القرآل الكريم: ﴿ فَأَمَّا ثُمُودُ فَأَهَلُكُوا بالطّاغية ( ق ) وأمّا عاد فأهلكُوا بريح صرصر عاتية ( ق ) سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيّام حسوما فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية ( ) فهل ترى لهم من باقية ( ١ ) ﴾ [الحاقة: ٥ \_ ٨].

فالصراع غاياته إهلاك الآخرين، حتى (لا ترى لهم من باقية)! . . فسلوك سبيله في حل التناقضات بين فرقاء التعددية وأقطاب الاختلاف ينفى فلسفة التعددية ومقاصدها ويلغى وجودها .

وبدلاً من «الصراع» سبيلا لحل التناقضات بين فرقاء التعددية، زكى الإسلام اسبيل التدافع» الذي لا يتخيأ (نفي الآخر»، وإنما يستهدف اتعديل موقعه، من المعايير الإسلامية الجامعة والضابطة والحاكمة، فهو احراك لا اإهلاك،، واتعديل، في المواقع والمواقف لا انفى وإلغاء، للآخرين. .

وعندما يخاطب الله ـ سبحانه وتعالى ـ رسوله على ، فيقول له : ﴿ وَلا تستوي الحسنةُ ولا السّيئةُ ادفع بالتي هي أحسنُ فإذا الذي بينك وبينهُ عداوةٌ كأنه وليُّ حسيم (3) وما يُلقَاها إلا الذين صبروا وما يُلقَاها إلا دُو حظ عظيم (5) ﴾ [فصلت: ٣٤، ٣٥] فإنه يعلمنا معالم هذا السبيل. . فالتدافع لا يتغيا "صرع الآخر وإلغاءه"، وإنما تحويل موقفه وموقعه من "العداوة" التي تجعله من أهل "السيئات" إلى موقع وموقف "الوئى الحميم" الذي يجعله من أهل "الحسنات"! . . فيتم «الحراك» بواسطة «التدافع»، مع بقاء «تعددية الفرقاء المتمايزين»! . .

بل لقد حدثنا القرآن الكريم عن هذه السبيل الإسلامية "سبيل التدافع" لا "الصراع" - باعتبارها الحافز الذي يدفع الحياة والعمران إلى الارتقاء دائمًا وأبدًا. . وهذا يعنى اقتران التقدم بالتعددية ، إذ بدونها لا تدافع الأنه مستحيل بدون وجود الفرقاء المتدافعين أبدًا! ﴿ وَلُولًا دَفّعُ الله النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْض لُقَسَدَت الأَرْضُ وَلَكنَ الله أَو فَضَل عَلَى الْعَالَينَ ( ٢٥١ ) ﴾ [البقرة: ٢٥١]. .

وعندما أذن الله مسبحانه وتعالى لرسوله وللمؤمنين بالقتال قتال الذين أخرجوهم من ديارهم، وقاتلوهم فتنوهم في الدين جاء الحديث عن "التدافع"، لتكون غايات القتال هي تعديل مواقع المشرك إلى مواقع المسلام المؤمن، فهي "حراك" لا "نفي وإهلاك": ﴿ إِنَّ الله يدَافعُ عن الذين مواقف السلام المؤمن، فهي "حراك" لا "نفي وإهلاك": ﴿ إِنّ الله يدَافعُ عن الذين آمنُوا إِنَّ الله لا يحبُ كُلُ خُوان كَفُور (٣) أَذِن للّذين يُقاتلُونَ بأنّهُم ظُلموا وإِنَّ الله على نصرهم لقدير (٣) الله ولولا دفع نصرهم لقدير (٣) الدين أخرجُوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقُولُوا ربّنا الله ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يُذكر فيها اسم الله كثيرا ولينصرن الله من ينصره إن الله تقوي عزيز (١) الله عافية الأمور (١) ﴾ [الحج: كثيرا ولينصرن الله من ينصره إن الله تقوي عزيز (١) الله عافية الأمور (١) ﴾ [الحج: المسلاة وآتوا الزّكاة وأمروا بالمعروف وتهوا عن المنكر ولله عافية الأمور (١) ﴾ [الحج: الفتح لمحة هو تجنب القتال . . وكانت ثمرة هذا الفتح لمحة هو تجنب القتال . . وكانت ثمرة هذا الفتح لمحقل الشرك وصناديده: هي إعلان رسول الله ينهم: "اذهبوا فأنتم الطلقاء"!!

فهي - إذن - سبيل إسلامية واضحة :

"التعددية» في إطار "الجامع» . . و "التنوع" في إطار "الوحدة" ويغيبة طرف سهما يغيب المعنى وثغيب الحكمة عن الطرف الآخر! . .

■ «فالشرائع» المتعددة لا تتأتى تعدديتها إلا في إطار «الدين الواحد» وبالنسبة إليه»
 وبالمقارنة معه. .

و «الحضارات» المتعددة، لا تتأتى تعدديتها إلا في إطار «المشترك الإنساني العام»
 المتميز عن الخصوصيات الحضارية.

■ والتعددية داخل أية حضارة من الحضارات لا تتأتى إلا مع وجود المرجعية الواحدة والجامع الواحد، في هذه الحضارة. . فلو انتفت المرجعية الواحدة ـ والموحّلة للحضارة ـ انتفى معنى «التعدد» في هذه الحضارة أيضًا! . .

فلا تعددية بدون «استقلال. . وغيز» لحضارات هذا العالم الذي نعيش فيه! . . ولا تعددية بغير حق الاختلاف لكل الفرقاء المختلفين في مواطن الاختلاف! . .

و خطر هذه القضية في واقعنا الفكري - المحلى . . والعالمي - . . ولتأثيراتها الحاكمة على مستقبلنا - كأمة . . وإنسانية - . . ولما تتعرض له مقولاتها من ريبة حينًا ، وغموض أحيانًا ، وإنكار في كثير من الأحايين . . كانت ضرورات التفصيل وانتأصيل والإحاطة بقضايا وضوابط هذه "التعددية" . .

وتلك مي مهمة فصول هذا الكتاب. .

## التعدادية والاختسالاف من سنن الفطرة... والقوانين التي لا تبديل لها ولا تحويل

الإسلام: دين القطرة، أي جبِلَة المعرفة بالله وطبيعة الإيمان به ـ سبحانه وتعالى ـ وكان إنسان يولد على الفطرة، أي على براءة الخلقة الأولى، مجبولا ومطبوعا على الإيمان الفطري بخالق صانع، هو الله .

وفي الإسلام تبلغ التعددية ـ المؤسسة على طبع وسجية التنوع والاختلاف ـ مبلغ الفطرة التي فطر الله الناس عليها . . قد تُكبت أو تُقْهر ، لكنها سُنّة من سنن الله لا تبديل لها ولا تجويل .

ولأن هذا هو شأن الاختلاف، ومكان التعددية، ومقام الننوع، في الرؤية الإسلامية، كان القرآن الكريم كتاب العقيدة والشريعة ومنظومة القيم وفلسفة التنظيم والتعددية والتعديد للعمران هو المصدر الأول الالتماس موقف الإسلام من التعددية والاختلاف. فنحن بإزاء هذه القضية للسناحيال افكرة حديثة أو طارئة ابتدعناها أو استعرناها، وإنحا بإزاء هذه القضية للسناحيال القرآن أنه اجعل إلهي، وسنة اأزلية أو استعرناها، وإنحا بإزاء المبدإ إسلامي أخبرنا القرآن أنه اجعل إلهي، وسنة اأزلية أبدية قد فطر الله عليها جميع المخلوفات. فلم ولن يكون الناس أمّة واحدة والا يزالون مختلفين ﴿ ولو شاء ربّك جعل النّاس أمّة واحدة والا يزالون مختلفين ﴿ ولو شاء ربّك جعل النّاس أمّة واحدة والا يزالون مختلفين (١١٨ ، ١١٩).

وإذا كانت الإنسانية والبشرية قد بدأت بأدم وحواء - أمة واحدة ، في الدين والشريعة . فإن تحول هذه الأمة الواحدة إلى أم قد اقتضى التعددية في شرائع الرسل بتعدد أم الرسالات ، فكانت سنة التعددية منذ فجر تاريخ الإنسان . ﴿ فَبعث اللهُ النبين مُبشَرين ومُنذرين وأنزل معهم الكتاب بالْحق ليحكم بين النّاس فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بعيًا بينهم فهدى الله الذين آمنوا لله الختلفوا فيه من الحق بإذنه والله يهدي من يشاء إلى صواط مُستقيم (١٠٠٠) ﴾

[البقرة: ٢١٣].

فإذا كانت البداية بداية البشرية بالأمة الواحدة، أى الملة المتحدة في العقائد وأصول الشرائع (١) ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمةَ وَاحِدةً ﴾ فلقد تلت تلك البداية سرحلة تعدد الرسالات والرسل والأنبياء بتعدد الأم وتوالى الأجبال دينهم واحد، وشرائعهم متعددة، وألكتب متعددة فكانت التعددية في الشرائع بإطار وحدة الدين، وذلك ليحكم الله من خلال الكتب المتعددة بالشرائع المتعددة بين الأم المتعددة، فيما اختلفت فيه هذه الأم . والاختلاف هنا طبيعي، وغير مدموم ﴿ فبعث الله النبين عبشرين ومندرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين النّاس فيما اختلفوا فيه فهو اختلاف في الشرائع . وافاه العطف في (فبعث) نجعل هذه المرحلة عمر حلة التعددية للرحلة الأمة الملة الواحدة .

أما الاختلاف الآخر - في داخل الأمة الواحدة ، المخاطبة بالشريعة الخاتمة ، وبعد مجيء كتابها بالبينات - فهو مغاير للاختلاف المحمود والطبيعي ؛ لأنه اختلاف في الشريعة الواحدة الخاتمة ، وليس اختلاف شرائع أم الرسالات المتعددة في إطار وحدة الدين ، ولذلك عطف «بالواو» - الدالة على المغايرة للاختلاف الأول ﴿ وما اختلف فيه إلا الذين أوتُوهُ من بعد ما جاءتُهُمُ البَيناتُ بغياً بينهم فَهادى اللهُ الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ﴾ [البقرة: ٢١٣] - فاختلاف الشرائع هو تنوع طبيعي في إطار جامع

<sup>(</sup>١) الإمام محمد عيده (الأعمال الكاملة) ج٤ ص ٢٥١. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م.

الدين الواحد، أما الاختلاف في أصول الاعتقاد الديني أو أصول الشريعة الواحدة فإنه تشرذم القطيعة، والخلاف الذي لا جامع لأقطابه وفرقائه. .

والتفسير ذاته عند الطباطبائي - محمد حسين - الذي يقول: ﴿إِنَ احْتَلَافَ الطبائعِ المُنتَهِيةِ إِلَى اخْتَلَافَ البيني أمر لا مناص منه في العالم الإنساني . . ذلك أن التركيبات البدنية مختلفة في الأفراد، مما يؤدي إلى اختلاف الاستعدادات البدنية والروحية ، وبانضمام اختلاف الأجواء والظروف إلى ذلك يظهر اختلاف السلائق والسنن والآداب والمقاصد والأعمال النوعية والشخصية في المجتمعات الإنسانية التي لولاها لم يعش المجتمع الإنسانية "".

<sup>(</sup>١) القرطني (الجامع لأحكام القرآن) ج ٩ ص ١١٤ ، ١١٥ .

 <sup>(</sup>۲) (تفسير المثار) ج ۱۲ ص ۱۹، ۲۲. طبعة دارالمعرفة. ييروت. ولقد كان الفضل في جميع كثير من اراء الفسرين حول هذه السنة، للأستاذة زيتب عطية محمد. انظر كتابها (أصول العلوم الإنسانية من انقرأنا الكريم) ج١ ص ٢٢٤، ٢٢٧، ٢٢٥. طبعة القاهرة سنة ١٤١٦هـ/ سنة ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>٣) (الميزان في تفسير القرآن) ج١١.ص ٦٠ طبعة بيروت سنة ١٣٩٢هـ/ سبّة ١٩٧٢م.

فالتعددية والاختلاف الطبيعي في البشر . . خلقوا مستعدين له ومجبولين عليه . . وميادينه متسعة ومتعددة باتساع وتعدد ميادين الحياة المادية منها والفكرية على السواء وبعبارة حجة الإسلام الغزالي : ١ . . وكيف يجتمعون على الإصغاء (لرأى واحد) وقد حكم عليهم في الأزل بأنهم لا يزالون مختلفين . . إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم (١٠٤١).

فالتعددية والاختلاف اجعل إلهي ا وليس مجرد ساح أو حق من حقوق الإنسان! .

وإذا كان التتوع \_ وكذلك الكثرة \_ من دواعي ومفتضيات الاختلاف، فإن جامع الإنسانية هو رابطة الائتلاف. . إذ «ليس يجوز أن يكون الناس مختلفين في ظاهرهم. . ولا يختلفون في باطنهم . . وليس يجوز في الحكمة أن يكثروا ولا يختلفوا، وليس يجوز أيضا أن يُكثروا ولا

وإذا كان الله سبحانه وتعالى ـ قد ﴿ خلق كُلُ شيء فقدره تقديرا ( \* ) ﴾ [الفرقان: ٢] ﴿ مَا ترى في خلق الرّحمن من تفاوت فارجع البصر هل ترى من فعلور (٢) ﴾ [الملك: ٣] . فإن هذا الاختلاف والتنوع الذى فطر الله الناس عليه قد جاء لحكم إلهية بالغة؛ لأنه هو الحافز - بالتعدد والتنوع - للفرقاء المختلفين على التنافس والتدافع والاستباق؛ انتصاراً من كل فريق لما به يتميزون، وما فيه يختلفون عن الآخرين . ولو لم تكن هذه التعددية وهذا التنوع والاختلاف لما كانت حوافز الاستباق ودواعي التدافع وأسباب التنافس بين الأفراد والأم والأفكار والفلسفات والحضارات، ولكانت الحياة سكوناً أسنًا، وموانًا لا حيوية فيها، ولما استطاع الإنسان تحقيق مقاصد الأمانة التي حملها بالاستخلاف لاستعمار الأرض وعمران هذا الوجود . فالإيمان بالتنوع والتميز والاحتلاف هو الحافز على الإيداع والتدافع في ميادين التقدم والعمران والارتقاء . ومن ثم بينما الاعتقاد بوحدة النموذج الفكري والحضاري هو باب التقليد والتشبه، ومن ثم السكون، وذبول ملكات الإيداع المفضى إلى الموات ﴿ ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة السكون، وذبول ملكات الإيداع المفضى إلى الموات ﴿ ولو شاء الله لمعلكم أمة واحدة السكون، وذبول ملكات الإيداع المقضى إلى الموات ﴿ ولو شاء الله لمعلكم أمة واحدة السكون، وذبول ملكات الإيداع المقضى إلى الموات ﴿ ولو شاء الله طعلكم أمة واحدة السكون، وذبول ملكات الإيداع المفضى إلى الموات ﴿ ولو شاء الله طعلكم أمة واحدة السكون، وذبول ملكات الإيداع المفضى إلى الموات ﴿ ولو شاء الله ولم المهات الإيداع المؤمن المهات الإيداع المؤمن المهات الإيداع المؤمن المهات الإيداع المؤمن المهات المهات الله الموات المهات المها

<sup>(</sup>١) (القبطاني المستقيم) ص ٦١ ـ ضمن مجموعة القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي. طبعة القاهرة ، مكتبة الجندي ، بدون تاريخ ،

<sup>(</sup>٢) أبوحيان التوحيدي (الإمتاع والموانسة) ح٣ صـ٩٩. تحفيق. أحمد أمين. أحمد الزين. طبعة القاهرة سنة ١٩٤٤م

ولكن ليبلوكم في ما آتاكُم فاستبقُوا الخيرات إلى الله مرجعُكُم جميعًا فينبتُكم بما كنتم فيه تُخْتَلَفُونَ (٤٠٠) ﴾ [المائدة: ٤٨].

لهذه الحكمة الإلهية البالغة جعل الله الناس مختلفين. . وعن هذه الحكمة حدثنا القرآن الكريم فقال: ﴿ وَلُولًا دَفِعِ اللَّهِ النَّاسِ بَعْضِهُم بِبَعْضِ لُفُسِدَتِ الأَرْضُ وَلَكُن اللَّه ذُو فَضَلَ عَلَى الْعَالَمِينَ (٢٥٠) ﴾ [البقرة: ٢٥١] ﴿ وَلُولًا دَفَّعُ اللَّهِ النَّاسِ بَعْضَهُم بيعض لُهُدُمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيمها اسم الله كثيرا ﴾ [الحج: ٤٠] . . وفي التفسير لهذه الحكمة الإنهية يقول سيد قطب (١٣٢٤ -١٣٨٦ه / ١٩٠٦ - ١٩٦٦م): "إن من طبيعة الناس أن يختلفوا؟ لأن هذا الاختلاف أصل من أصول خلقتهم يحقق حكمة عليا من استخلاف هذا الكائن في الأرض، والاختلاف في الاستعدادات والوظائف ينشئ بدوره اختلافا في التصورات والاهتمامات والناهج والطرائق . . ولقد كانت الحياة كلها تأسن وتتعفن لولا دفع الله الناس بعضهم ببعض، ولولا أن طبيعة الناس التي فطرهم الله عليها أن تتعارض مصالحهم واتجاهاتهم الظاهرية لتنطلق الطاقات كلها تتزاحم وتثغالب وتتدافع فتنفض عنها الكسل والخمول، وتستجيش ما فيها من مكتونات مذخبورة، وتظل أبدًا يقظة عناملة مستنبطة لذخبائر الأرض، مستخدمة قواها وأسرارها الدفينة، وفي النهاية يكون الصلاح والخير والنماء، فالعقبدة في حاجة إلى الدفع عنها، وأماكن العبادة لا يحميها إلا دفع الله الناس بعضهم ببعض، أي دفع حماة العقيدة لأعدائها الذين ينتهكون حرمتها، ويعتدون على أهلها، وهي قاعدة كلية لا تتبدل ما دام الإنسان هو الإنسان». .

لكن هذا الندافع - الذي يحفز علمه وإله التنوع والاختلاف - يجب حكى يظل في الإطار النافع - أن يكون داخل إطار الجوامع والشوابت والأصول الجامعة للفرقاء المختلفين والمتدافعين، إذ الابد أن يكون هناك ميزان ثابت يفيء إليه المختلفون، وقول فصل ينتهى عنده الجدل، ومشروع واحد لبني الإنسان، ثم تختلف التفصيلات بعد ذلك وفق حاجات الأم والأجيال، وهذه الحقيقة ذات أهمية كبرى في عزل أصول الدين عما يُدخله عليها الناس، حتى يظل ذلك الميزان الثابت والحكم العادل. الله. وقهو

<sup>(</sup>١) (في ظَلال القرآل) ج١ ص ٢١٥، ١٧١، ج٤ ض ٢٤٢٥. طبعة بيروت سنة ١٤٠٧هـ/ سنة ٢٩٨٧م.

تنوع واختلاف في إطار جامع الأصول الثوابت والواحدة. . " ولما كان اختلاف الفهم ضروريًا ـ لأنه من طباع البشر ـ وجب عليهم أن يتحاكموا فيه إلى الكتاب والسنة حتى يزول، ولا يجوز أن يقيموا عليه ﴿ فإن تَنَازَعْتُم في شيء فُردُوهُ إلى الله والرَّسُول ﴾ . [النساء: ٥٩](١).

فالتنوع والاختلاف - الطبيعي والمحمود - لا يكون في الأصول الجامعة . . فإذا حدث الخلاف في الأصول الجامعة . . فإذا حدث الخلاف في الأصول الجامعة كان التنازعًا الوليس التوعّاء ، وغدا خلافا في الدين ، أي في الوضع الإلهي الثابت ، أي في الجامع . . السَّمُوَ حَدا ، وليس في إطار الجامع الموحد! . .

فلا بد من "جامع" للتنوع، ومرجع للاختلاف، ومشترك بين المتمايزين، حتى تكون التعددية وسطا عدلا متوازنا بين قطبي غلو الإفراط والتفريط التشرذم والقطيعة التي لا جامع لفرقائها والواحدية القاهرة للثمايز والمنكرة للتنوع والاختلاف . . . ذلك "أن الناس ـ في أصل جبلتهم، وبدء خلقتهم ـ قد افترقوا مجتمعين واجتمعوا مفترقين واختلفوا مؤتلفين، وائتلفوا مختلفين (٢٠). . ١٤.

#### 华 泰 泰

وإذا كان "الاجتهاد" فريضة إسلامية دائمة؛ لأنه أداة استنباط الاحكام الشرعية الجزئية من مصادر الوحى الإلهى البلاغ القرآنى. والبيان النبوى لهذا البلاغ وعليه يتوقف بقاء الشريعة الإسلامية خاتمة وخالدة ومستجيبة أحكامها لمستجدات الزمان والمكان والمصالح والعادات والأعراف. فهو بعبارة السيوطى (١٤٤٩ - ٩١١ مر) والمكان والمصالح والعادات والأعراف. فهو بعبارة السيوطى (١٤٤٩ م على أمل كل ومان أن يقوم به طائفة من كل قطر "(٣). فإن فريضة الاجتهاد هذه لا تتأنى إلا مع التعددية والاختلاف فى الاجتهادات.

<sup>(</sup>١) الإمام محمد عبده (الأعمال الكاملة) ج لل ص ٤٠٧.

 <sup>(</sup>٢) أبوحبان التوحيدي (المقابسات) ص ٨٣. تحقيق : محمد توفيق حسين : طبعة دار الأدب. بيروت سنة ١٩٨٩م.

<sup>(</sup>٣) انظر (كتباب الردعلي من أخلد إلى الأرض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض) ص ٩٧ ــ١١٦. طبعة بيروت سنة ١٤٠٣هـ/ سنة ١٩٨٣م.

إن الإسلام لم يعرف "البابوية" المعصومة التي تحصر فهم الشريعة وفقه الكتاب وتشريع الأحكام في فرد واحد دون بقية القادرين على الاجتهاد . لم يعرف الإسلام بل أنكر وجود "ولى أمر" الاجتهاد . وإنما جعل الاجتهاد فريضة كفائية اجتماعية على "أولى الأمر" العلماء القادرين على هذا الاجتهاد ، الذي لا بد معه من التعددية في الاجتهادات : ﴿ أَفَلا يَتَدَبُّرُونَ القُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِن عند غير الله لوجدُوا فيه اختلافا كثيرا (آن) وإذا جاءهم أمر من الأمن أو النخوف أذاعوا به وتو ردُوه إلى الرسول وإلى أولى الأمر منهم لعلمه الذين يستنظونه منهم وتولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتها الشيطان إلا قليلا (آن) ﴿ [النساء: ٨٢ ، ٨٢] . . وتعدد المجتهدين لا بدوان يثمر تعدد وتنوع واختلاف الاجتهادات ، التي يمكن أن تتبلور في مذاهب ومدارس وتبارات .

ومنذ العصر النبوى ـ وفى ظل نوالى نزول الوحى، ووجود المعصوم ( را الله على الرسول هو أول الداعين والحافزين لصحابته ـ الفقهاء والقضاة ـ على الاجتهاد وتنمية ملكاتهم في استنباط الاحكام، فهو القائل من اجتهد برأيه فأصاب فله أجران، ومن أخطأ فله أجر واحد) (١١).

وإذا كان حديث رسول الله على إلى قاضيه على البحن معاذبن جبل ـ قد اشتهر في التقعيد والتشريع لفريضة الاجتهاد في استنباط الأحكام . . وهو الحديث الذي جاء في صورة حواربين الرسول وبين معاذ، بدأه على يقي بقوله لمعاذ :

\_كيف تقضى إن عرض لك قضاء؟٤.

ـ قال: أقضى بكتاب الله ال

ـ قال: ﴿فَإِنْ لَم يَكُنَّ فَي كُتَابِ اللَّهُ ؟

ـ قال: فبسنة رسول الله عَلَيْكُ . .

\_قال: «فإن لم يكن في سنة رسول الله ؟

\_قال: أجتهد رأيي ولا ألو . .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والتسائي وابن مانجه والإمام أحمد.

### \_قال: الحمد لله الذي وفق رسول رسول الله لما يرضي رسوله، . (١٠).

فإن الاجتهاد يومئذ لم يكن خاصًا بالقاضى الفقيه معاذ بن جبل رضى الله عنه . . ذلك أن تعدد القضاة الفقهاء \_ يومئذ \_ قد جعل الاجتهادات متعددة ، على النحو الذي أثمر تعددية في الأحكام الجزئية والفرعية المستبطة من أصول ومبادئ وقواعد التلمريع . . فغير سعاذ كان هناك في دولة النبوة فضاة أخرون ، منهم على بن أبي طالب ، وعمر بن الخطاب ، وعمرو بن العاص ، وزيد بن ثابت ، وعبدائله بن مسعود ، والعلاء بن الحضرمي ، ومعقل بن يسار ، وعقبة بن عامر ، وحذيفة بن اليمان العبسى وعتاب بن أسيد ، وأبوهوسي الأشعرى ، ودحية الكلبي ، وأبي بن كعب . ، إلخ . . (١) .

وهكذا تأسست التعددية منذ العصر النبوى على فريضة الاجتهاد . . فالاجتهاد سبب للتعددية التي تعود فتصبح حافزة على تنمية الاجتهاد . . وإذا كان اجتهاد المجتهد ملزمًا له هو ولمن قلده ، وغير ملزم للمجتهد الآخر ولا للذين قلدوه ، فلقد غدت هذه القاعدة من قواعد الفكر الإسلامي - التقنين الأدق والأوضح لبدا التعددية في الفكر الديني - في حضارة الإسلام . .

بل لقد بلغ علماء الأصول في إحاطة تقنين التعددية في الاجتهادات بالضمانات إلى الحد الذي جعلوا فيه اجتهاد المجتهد ملزمًا له، ليس باعتباره الحكم الذي اختاره باجتهاده فقط، وإنما باعتباره احكم الله في حقه الله والعقد على ذلك إجماعهم . قال الإمام شهاب الدين القرافي (١٨٨٥هـ - / ١٢٨٥م): «وقد تقرر في آصول الفقه: أن الأحكام الشرعية كلها معلومة ، يسبب انعقاد الإجماع على أن كل مجتهد إذا غلب على ظنه حكم فهو حكم الله تعالى في حقه ، وحق من قلده الله . (")

<sup>(1)</sup> رواه أبو داود والترمذي والتساثي وابن ماجه والدارمي والإمام أحمد.

 <sup>(</sup>٢) المالكي، أبوعبدالله محمد بن فرج (أقضية رسول الله عند) ص ٢٣-٣٥. تحقيق: د. محمد ضياء الرحس الأعظمي. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨م

<sup>(</sup>٣) القرافي (كتاب الأمنية في إدراك البية) ص ٥١٥ . تحقيق: عبدالله إبراهيم صلاح . طبعة سالطا سنة ١٩٩١م ـ في ذيل كتاب (القرائي وأثره في الفقه الإسلامي).

ونحن نجد التأسيس لهذا الاجتهاد «الجماعي - المؤسسي» منذ عصر النبوة، وفي أحاديث رسول الله على بن أبي طالب أنه قال: قلت لرسول الله على بن أبي طالب أنه قال: قلت لرسول الله قلل : الأمر ينزل بنا، لم ينزل فيه قرآن، ولم تمض فيه منك سنة؟. فقال: الجمعوا العالمين من المؤمنين، فاجعلوه شوري بينكم، ولا تقضوا فيه برأى واحده (الفالمنية تُقعد للإفتاء والاجتهاد الجماعي في صياغة قانون القضاء إذا لم يكن في الأمر كتاب ولا سنة.

ولقد وضعت الخلافة الراشدة سنة هذا الإفتاء الجماعي في الأحكام العامة وصياغة القانون الحاكم للمجتمع، وضعتها في الممارسة والتطبيق . "فعن ميمون بن مهران قال: كان أبوبكر \_ (الصديق) \_ إذا ورد عليه الخصم نظر في كتاب الله ، فإن وجد فيه ما يقضى بينهم قضى ، وإن لم يجد في الكتاب وعلم من رسول الله عين في ذلك الأمر سنة قضى به ، فإن أعياه خرج فسأل المسلمين ، وقال: أتاني كذا وكذا ، فهل علمتم أن رسول الله عين قضى في ذلك بقضاء؟ فربما اجتمع إليه النفر كلهم يذكر من رسول الله عين فيه قضاء ، فيقول أبوبكر: الحمد لله الذي جعل فينا من يحفظ على نبينا ، فإن أعياه أن يجد فيه سنة من رسول الله على نبينا ، فإن أعياه أن يجد فيه سنة من رسول الله على جمع رءوس الناس وخيارهم فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على أمر قضى به . . ا(1).

فترتيب مصادر الاجتهاد: الكتاب، فالسنة. فالاجتهاد الجماعي. فالاجتهاد الجماعي. فالاجتهاد الفردي ... وخاصة فيما يتعلق بالشنون العامة والفروض الكفائية - الاجتماعية - التي يتوجه التكليف فيها إلى الأمة، وتعم أحكامها سائر الناس.

وفي خطاب عسمر بن الخطاب إلى الفاضي شريح بن الحارث الكندي (٧٨هـ/ ١٩٧٦م) يقول له: "إن جاءك شيء في كتاب الله فاقض به، ولا يلفتك عنه الرجال، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله، فانظر في سنة رسول الله في فاقض بها، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله، ولم تكن فره سنة رسول الله في ، فانظر ما اجتمع عليه الناس

 <sup>(</sup>١) امن القيم (إعلام الموقعين) ج ١ ص ٧٧ ـ ٧٧ ـ والنقل عن د . جمال الدين عطية «النظرية إلعامة للشريع»
 الإسلامية عص ١٩٥٥ . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٧هم/ سنة ١٩٨٨م.

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمين،

فخذبه، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله، ولم يكن فيه سنة رسول الله على ولم يتكلم فيه أحد فبلك، فاختر أي الأمرين شئت! إن شئت أن تجنهد برآبك، ثم تقدم فتقدم، وإن شئت أن تتأخر فتأخر»(١).

تلك هي قواعد الإسلام ـ النظرية والتطبيقية ـ المقننة تفريضة الاجتهاد بالرأي . . تلك الفريضة التي ازدهرت بها ولها التعددية في حضارة الإسلام .

> 204 200 212 200 200 210

ولقد غالبت هذه التعددية - في الفكر الإسلامي - تلك المحاولات التي أرادت اعتماد أحد الاجتهادات والاستغناه عن بقية الاجتهادات . وهي محاولات وفدت على الحياة الإسلامية من تواث الفرس الذي عرفت كسرويته الحكم بالحق الإلهي، وقدسية فانون كسرى ، باعتباره قانون السماء الذي لا اجتهاد معه لبشر . وفدت هذه المحاولات إلى الحياة الإسلامية إبان صعود النفوذ الفارسي في البلاط العباسي ، على عهد أبي جعفر المنصور (٩٥ - ١٥٨ه/ ١٤١٤ - ٧٧٥م) . فلقد أشار عبدالله بن المقفع عهد أبي جعفر المنصور (٩٥ - ١٥٨ه/ ١٤١٤ - ٧٧٥م) . فلقد أشار عبدالله بن المقفع كل الأمصار ، بدلا من تعدد الاجتهادات الفقهية بتعدد مدارس الفقه الإسلامي في واحد في تلك الأمصار . فكتب إلى الخليفة يقول : افلو رأى أمير المؤمنين أن بأمر بهذه الأقضية والسن المختلفة فترفع إليه في كتاب، ويرفع معها ما يحتج به كل قوم من سنة أو والسن المختلفة فترفع إليه في كتاب، ويرفع معها ما يحتج به كل قوم من سنة أو قياس ، ثم نظر أمير المؤمنين في ذلك وأمر في كل قضية رأيه الذي يلهمه الله ويعزم عليه، وينهي عن القضاء بخلافه وكتب ذلك كتابا جامعا عزما لرجونا أن يجعل الله عليه، وينهي عن القضاء بخلافه وكتب ذلك كتابا جامعا عزما لرجونا أن يكون اجتماع عليه الأحكام المختلطة الصواب بالخطأ حكماً واحداً صواباً ، ورجونا أن يكون اجتماع السير قربة لاجتماع الأمر برأى أمير المؤمنين وعلى لسانه . . (٢٠) .

فنحن أمام فكر يريد المطابقة بين وحدة الدولة ـ الخلافة ـ «اجتماع الأمر ا ـ وبين واحدية الاجتهاد والقانون وفقه المعاملات في الدولة الإسلامية المترامية الأطراف،

<sup>(</sup>١) ولمي الذين الدهلوي (حجة الله البالغة) ج١ ص ١٤٤١. طعة القاهرة سنة ١٣٤١ هـ ـ

 <sup>(</sup>٢) (رسالة الصحابة) في الجمهرة رسائل العرب؛ الأحماد ركى صفوت رسالة رقم (٢٦) ـ والنقل عن
 النظرية العامة للشريعة الإسلامية؛ ض ٢٠٠٠ .

والتي تضم أقاليسمها وولاياتها المتسايز من الأعراف والعادات، والمختلف من الاجتهادات، والمتعدد من مذاهب الفقه الإسلامي. .

ويبدو أن المنصور قد مال إلى ما أشار به ابن المقفع . . فأشار بهذا الرأى على الإمام مالك بن أنس (٩٣ ـ ١٧٩هـ/ ٧١٢ ـ ٧٩٥م) مقترحا اعتماد اجتهاد مالك ، وكتاب (الموطأ) قانونًا واحداً يحل محل التعددية الاجتهادية في أمصار ديار الإسلام . . لكن الإمام مالكا ـ انطلاقا من مكانة التعددية في الرؤية الإسلامية ، ودورها في تزكية وتنمية الاجتهاد في الإسلام ـ رفض هذا الاقتراح ـ رغم ما فيه من اختيار لاجتهاداته ، وسيادة لمنصور :

«لقد عزمت أن آمر بكتبك هذه التي صنعتها فتُنْسَخ، ثم أبعث في كل مصر من أمصار المسلمين منها نسخة، وآمرهم أن يعملوا بما فيها، ولا يتعدوه إلى غيره.

كان جواب الإمام مالك: الرفض. والنهى عن توحيد الاجتهادات في فقه المعاملات وهو علم الفروع فقال للمنصور: «يا أمير المؤمنين: لا تفعل هذا: فإن الناس قد سبقت إليهم أقاويل، وسمعوا أحاديث، ورووا روايات، وأخذ كل قوم بما سبق إليهم وأثوا به من اختلاف الناس، فعدع الناس وما اختار أهل كل بلد منهم لأنفسهم».

ويبدو أن هارون الرشيد (١٤٩هـ/ ٢٦٦ - ١٩٣هـ) قد أعداد الكرة مع مالك . . «فشاوره في أن يعلق الموطأ على الكعبة ، ويحمل الناس على ما قيه» . . فأعاد مالك الرفض لذلك ، وقال للرشيد: «لا تفعل ؛ فإن أصحاب رسول الله على الحتلفوا في الفروع ، وتقرقوا في البلدان ، وكل سُنَّة مضت ، . . فاقتنع الرشيد برأى مالك ، وأثنى عليه ، فقال : «وفقك الله يا أبا عبد الله (١٤)!

فانتصرت التعددية في فروع فقه المعاملات المستظلة بجامع مبادئ الشريعة وقواعدها. . وطويت محاولة الدولة إلغاء التعددية في الاجتهادات . . وظلت الدولة الإسلامية ـ عبر تاريخها الحضاري ـ تفسح الميادين لاجتهادات علماء الأمصار وقضاة الأقاليم في فقه الفروع . . ولم تعرف هذه الدولة القانون الموحد إلا بعد ذبول وضمور

<sup>(</sup>١) (حجة الله البالغة) ج١ ص ١٤٥ ,

وتوقف الاجتهاد في فقه المعاملات، وعندما وضعت الدولة العثمانية المجلة الأحكام العدلية اسنة ١٢٨٦هـ/ ١٨٦٩م. . والتي وقف تقنينها ـ غالبًا ـ عند جمع القواعد وثبويبها، بقيت الأبواب مفتوحة أمام تمايز القوانين، المستمدة من هذه القواعد، بتمايز العادات والأعراف والمصالح في مختلف الأقاليم والولايات. .

بل إن مانك بن أنس إمام دار الهجرة الذي أعلى من مقام اعمل أهل المدينة العروثة عن حتى رأى ضرورة التزامه في كل أمصار المسلمين، باعتباره «السنة العملية الموروثة عن تطبيقات عصر النبوة. . نجد الليث بن سعد (٩٤ ـ ١٧٥هـ/ ١٧٣ ـ ٧٩١م) وهو من هو بين عباقرة فقهاء الإسلام يراجعه في هذا الرأى، ويكتب إليه صفحة مشرقة في الدفاع عن حق علماء الأمصار في تعددية الاجتهادات، حتى في الاختلاف مع اعمل أهل المدينة الدينة الدينة الدينة المحتلف مع العمل أهل المدينة المدينة الهدينة المحتلف مع العمل المدينة المحتلف مع العمل المدينة المحتلف مع العمل الدينة المحتلف مع العمل المدينة المحتلف مع العمل المدينة المحتلف مع العمل المحتلف المحتلف مع العمل المحتلف المحتلف مع العمل المحتلف المحتلف مع العمل المحتلف المحت

القضاء بشهادة شاهد ويمين صاحب الحق، وقد عرفت أنه لم يزل يُقضَى بالمدينة به، ولم يقض به أصحاب رسول الله عن الشام وبحمص ولا بمصر ولا بالعراق، ولم يكتب به إليهم الخلفاء الراشدون أبوبكر وعمر وعشمان وعلى، ثم ولى عمر بن عبدالعزيز، وكان كما قد علمت في إحياء السنن، والجد في إقامة الدين، والإصابة في الرأى والعلم بما مضى من أمر الناس، فكتب إليه رُزيق بن الحكم:

إنك كنت تقضى بالمدينة بشهادة الشاهد الواحد ويمين صاحب الحق.

فكتب إليه عمر بن عبدالعزيز :

إنا كنا نقضى بذلك بالمدينة، فوجدنا أهل الشام على غير ذلك، فلا نقضى إلا بشهادة رجلين عدلين أو رجل وامرأتين.

ولم يجمع - (عمر بن عبد العزيز) - بين المغرب والعشاء قط ليلة المطر، والمطر يسكب عليه في منزله الذي كان فيه بخناصرة "" ساكنا - (وأهل المدينة يجمعون) - ومطر الشام أكثر من مطر المدينة بما لا يعلمه إلا الله، لم يجمع منهم إمام قط في ليلة مطر، وفيهم أبوعبيدة بن الجراح، وخالد بن الوليد، ويزيد بن أبي سفيان، وعمرو بن العاص، ومعاذ بن جبل . . " (1).

فدافع الليث بن سعد عن حق علماء الأمصار في تعددية الاجتهادات في الفروع ، دون التزام منهم بعمل أهل المدينة . . بل وساق الشواهد على تغير اجتهادات المجتهد في غير المدينة عن اجتهاداته فيها ، فعمر بن عبدالعزيز ـ وهو وال على المدينة . كان يلتزم الاجتهاد الغالب لأهلها ، فلما ولى الخلافة ـ بالشام ـ التزم اجتهادات أهل الشام . . فكان أسبق في هذه التجربة مما صنعه الشافعي (١٥٠ ـ ٢٠١٠هـ/ ٢٠١٧م) عندما أصبح له بمصر مذهب جديد متميز عن المذهب القديم الذي سبق إليه اجتهاده عندما كان بالعراق ا . .

<sup>(</sup>١) خناصرة ـ يضم الحاء ـ بلدة صغيرة من أعيمال حلب، باتجاء البادية .

<sup>(</sup>٢) ابن القيم (إعلام الموقعين عن رب العالمين) ج٣ ص ٨٦ - ٨٦. طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م

فهذه التعددية في الاجتهادات هي التعبير عن الاختلاف الطبيعي والمشروع في الفروع استجابة لتعدد المرويات التي تؤسس عليها الاجتهادات، وللمصالح والأعراف المتميزة بتمايز واقع الأمصار والأقاليم، ولاختلاف نظر المجتهدين في علل الأحكام (١٠٠

وهذه التعددية في الاجتهادات جيدان الفروع - لا غثل خلافا في ثوابت الدين وأصوله، ولا فرقة بين المسلمين في الدين . ولقد ميز الشافعي بين الاختلاف الجائر في الفروع، وفيما يجوز فيه التأويل وبين الخلاف المحرم فيما حسمت أمره بينات أيات القرآن الكريم . فقال: فإني أجد أهل العلم قديمًا وحديثًا مختلفين في بعض أمورهم . فهل يسعهم ذلك؟ . . ثم أجاب على هذا السؤال ، فقال: ق . . الاختلاف من وجهين: أحدهما مُحرَّم، ولا أقول ذلك في الآخر، فالاختلاف المُحرَّم؛ كل ما أقام الله به الحجة ، في كتابه أو على لسان نبيه منصوصا بينًا ، لم يحل الاختلاف فيه لمن علمه . وما كان من ذلك يحتمل التأويل ، ويُدرك قياسًا ، فذهب المُتَآول أو القايس علمه . وما كان من ذلك يحتمل التأويل ، ويُدرك قياسًا ، فذهب المُتَآول أو القايس الحلاف في المنصوص ، وببين فرق ما بين الاختلافين . قول الله في ذم التفرق : ﴿ وما الحلاف في المنصوص ، وببين فرق ما بين الاختلافين . قول الله في ذم التفرق : ﴿ وما تأذين تَفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءتهم البيات ﴾ [البينة : ٤] ﴿ ولا تكونوا قيما جاءتهم به البينات ﴾ [ال عمران : ١٠٥] فذم الاختلاف فيما جاءتهم به البينات أونوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم البينات ﴾ [ال عمران : ١٠٥] فذم الاختلاف فيما جاءتهم به البينات المنات الله عنه من المنات المنات

ويزيد الشاطبي (٩٩٠هـ / ١٣٨٨م) هذا التمييز تحديدا عندما يميز بين «الافتراق في الدين» وهو المحترم والمذموم وبين «الاختلاف في أحكام الدين» وهو تحدد الاجتهادات الذي لا يؤدي إلى الافتراق في الدين. فالأول هو الذي أشار إليه القرآن الكريم بقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرُقُوا دينهم وكانوا شيعًا لَسْتَ مَنْهُمْ في شيء ﴾

[الأنعام: ١٥٩]

 <sup>(</sup>١) (حجة الله البالغة) ج١ ض ١٤٠ ـ ١٤٣ . والشاطبي (الموافقات في أصول الأحكام) ج٤ ض ١٥١ .
 ١٥٢ . تحقيق: محمد محيى الدين عبدالحميد ، طبعة مكتبة محمد على صبيح ، القاهرة، يدون تاريخ ،
 (٢) (الرسالة) ص ١٥٦٠ ، ١٥٥ ، تحقيق ؛ أحمد محمد شاكر ، طبعة بيروب المكتبة العلمية مصورة عن طبعة القاهرة الأولى .

وهو اختلاف الذين في قلوبهم زيغ ، الذين أشار إليهم القرآن الكريم في آية : ﴿ هُو الّذِي أَنْزِلَ عَلَيْكَ الْكَتَابِ مِنْهُ آيَاتٌ مُحكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكَتَابِ وَأُخَرُ مُتشابهاتٌ فَأَمَا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِم زَيْعٌ فَيتَبِعُونَ مَا تَشَابِهِ مِنْهُ ابتغاء الْفَتَّة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلاّ الله والرّاسخُون في العلم يَقُولُون آمنًا بِه كُلِّ مَنْ عند رَبّنا وما يذَّكُرُ إِلاَّ أُولُوا الألْبابِ (٧) ﴾ والرّاسخُون في العلم يَقُولُون آمنًا بِه كُلِّ مَنْ عند رَبّنا وما يذَّكُرُ إِلاَّ أُولُوا الألْبابِ (٧) ﴾

فالتعددية والاختلاف والتنوع في إطار الجامع المُوَحد هو الطبيعي، بل والضروري لتلبية حاجات الواقع المتنوع والمتغير، والعادات والأعراف والمصالح المتميزة، إلى الملائم من أحكام الدين.

وإذا كان ذلك جائزًا في أحكام الدين وفقه الفروع فإنه جائز - من باب أولى - في السياسات التي يتم بها تدبير شئون الاجتماع والعمران . . وإذا كانت وحدة الأمة وأخوة العقيدة قد وسعت حتى البُغاة الذين احتكموا إلى العنف في تحقيق بغيهم فتحدث عنهم القرآن باعتبارهم جزءًا من الأمة المؤمنة ، ولم يجردهم من الإيمان ﴿ وَإِنْ طَائفتان من المُؤْمنين اقْتَتُلُوا فَأصلحُوا بينهُما فإن بغت إحداهما على الأخرى فقاتلُوا التي طنفي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطُوا إن الله يُحب المُقسطين ( ) ﴾ [الحجرات : ٩] . . فلقد وجدنا تطبيق هذه المبادئ في كلمات الإمام

<sup>(</sup>١) (الموافقات) ج٤ ص ١٣١ ـ ١٣٤.

على بن أبي طالب، وهو يقوم مكانة الفرقاء المتحاربين في الفتنة الكبرى. . فلقد سُئِل عن خصومه في «موقعة الجمل»:

الأمشركون هم؟!.

\_فقال: من الشرك فرُّوا.

نستل:

\_أمنافقون هم؟!

\_ فقال: إن المنافقين لايذكرون الله إلا قليلا!

بسئل:

ـ فمن هم إذن؟! .

ـ فقال: إخواتنا، بغوا علينا! ١<sup>(١)</sup>.

وكذلك كان تقويم الإمام على للذين بغوا عليه فقاتلوه خلف معاوية بن أبي سفيان - من أهل الشام، في «صفين». فتحدث عنهم فقال: «لقد التقينا، وربنا واحد، ونبينا واحد، ودعوتنا في الإسلام واحدة، ولا نستزيدهم في الإيمان بالله والتصديق برسوله ولا يستزيدوننا، والأمر واحد، إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان، ونحن منه براه (٢): . إننا والله ما قاتلنا أهل الشام على ما توهم هولاء (الخوارج) - من التكفير والفراق في الدين، وما قاتلناهم إلا لنردهم إلى الجماعة . . وإنهم لإخواننا في الدين، قبلتنا واحدة، ورأينا أننا على الحق دونهم (٣)! .

فالتعددية والاختلاف والثنوع لا تمثل افتراقا في الدين، طالما ظلت تحت جامع الإسلام، المتمثل في أصوله الشوابت، التي هي وضع إلهي، صعلوم بالفطرة

 <sup>(</sup>١) رواد البيهقي . . وانظر في ذلت: د. طه جاير العلواني (أدب الاختلاف في الإسلام) ص٦٧. طبعة واشنطن سنة ١٤١٧ه/ وسنة ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد (شرح نهج البلاغة) ج١٧ ص ١٤١،

<sup>(</sup>٣) الباقلاني (التمهيد) ص ٢٣٧ ، ٢٣٨.

والضرورة. . سواء أكانت هذه التعددية في فروع الأحكام الدينية ، من فقه الفروع. أم كانت من السياسات. .

فما علم من الدين بالضرورة فأجمعت عليه الأمة ، لا مجال فيه للاختلاف . . . وذلك من مثل ما ضرب الشافعي به المثل على دلك ، فقال : «لستُ أقولُ ولا أحد من أهل العلم : «هذا مُجتَمَعٌ عليه» إلا لما لا تلقى عالما أبدًا إلا قاله لك ، وحكاه عمن قبله ، كالظهر أربعٌ ، وكتحريم الخمر ، وما أشبه هذا» (1).

أما ما عدا ذلك من أحكام الدين. وفروع الفقه، وسياسات العمران، فإن التعددية والاختلاف بين الاجتهادات في ميادينها قد استقر الإسلام على اعتبارها سنة فطرية من سن الله في الفكر الإنساني، لا تبديل لها ولا تجويل. . حتى لقد غدا هذا الاختلاف "فنّا" من فنون العلم الإسلامي، قصده العلماء بالتآليف والتصنيف!(١٢).

3/6 3/6 3/6

<sup>(</sup>١) (الرسالة) ص ٣٤٥،

 <sup>(</sup>۲) انظر في عناوين بعض المؤلفات في افن الاختلاف ١٠ د. جسال الدين عطية (النظير الفقهي) ص ١٣٦\_
 ١٤١. طبعة الفاهرة سنة ١٤١٧هـ/ سنة ١٩٨٧م.

## إلى الله واحد له صفات الكمال.. والأسماء الحسني

بنهض الاعتقاد الديني بالدور المحوري والرائد والحاسم في تكوين ثقافة المؤمين، وتحديد تصوراتهم للكون والوجود، . من البده . إلى المسيرة . . إلى المصير . . إلى الحكم والمعاني والعلل والمقاصد المرجوة والكامنة والمبتغاة من وراء مجمل وتفاصيل الاعتقاد،

وفي التصور العقدى الإسلامي يبلغ التوحيد لله مسبحانه وتعالى - في مراتب ودر جات التنزيه والتجريد حلاً لا تستطيع فيه كلمات اللغة ولا خيالات الذهن تحديد كنه الذات الإلهية وماهيتها وهويتها . . ومن ثم فليس سوى نفى الشبه والمسائلة والتشبيه سبيلاً أمام الإنسان للاقتراب من التصور الأدق لهذه الوحدانية . وما لها من تزيه عن مشابهة المحدثات ، كل المحدثات . . وكل ما عداها فجميعه محدثات! ولذلك فإن أرقى الدرجات التي يستطيع العقل المسلم أن يصعد إليها على "سلّم تصور الذات الإلهية اهى تلك التي يتلو فيها وعليها قول الله مسبحانه وتعالى - : ﴿ ليس كمثله شيءٌ وهو السّميعُ البصيرُ (١٦) ﴾ [الشورى: ١١] ﴿ قُل هو اللهُ أحدٌ (١) الله الصمد (١) له يتلو قيها وعليها قول الله على الإنجلاص: ١ ـ ٤] . . فعل ما الصياغة البشرية الدقيقة التي تعبر عن هذه الحقيقة فهى كلمات السلف: «كل ما خطر على بالك، فالله ليس كذلك!».

بل إن هذا التصور الإسلامي يزيد هذا التوحيد تنزيها وتجريداً عندما يضع المقابلة بين التوحيد الخالص لله وبين التعددية فيما وفيمن عدا الله ا فكل من عدا الله وجميع ما سواء قائم على التعددية والثنائية والازدواج والاجتماع والتركيب والاشتراك. تعددية في كل عوالم المخلوقات، تحيا في ملكوت الألوهية الواحدة. فقوام الأحياء وكل ما في الكون أحياء بمعنى ما مؤسس على قاعدة وفلسفة التعددية والازدواج ﴿ من كُلّ زُوجِينِ اثنين ﴾ [هود: ٤٠) المؤسون: ٢٧] . وعلى التعددية والجماعية والارتفاق والنساند والتركب والتعاون والاجتماع، غضى السنن والقوانين في المخلوقات: ﴿ وَمَا مِنْ دَابّة فِي الأَرْض ولا طائر يطير بجناحية إلا أُمّ أَهْ الكُم ﴾ [الأنعام: ٣٨] أما الخالق سبحانه وتعالى منهو وحده الواحد المنزه عن الازدواج والاشتراك والتركب والتعدد، وعن الماثلة والتشبيه، وعن الحاجة والاجتماع.

#### 告 告 告

وفي التصور الإنساني ـ ووفق تفاوت مدارك ومعارف الإنسان ـ تتعدد وتتدرج مراتب ودرجات هذا التوحيد! . .

فهناك «وحدة» في حقيقة النوحيد للذات الإلهية. . وهناك تعددية في مراتب ونسب ودرجات المُدرك الإنساني من هذه «الحقيقة التوحيدية» الواحدة.

وبعبارة حجة الإسلام الغزالي \_ وهو الخبير الذي مارس تجربة الصعود على أغلب هذه الدرجات! .: «فإن للتوحيد درجات. . .

أولى درجاته: قبول «لا إله إلا الله» باللسان دون اعتقاد القلب، وكل المنافقين يشتركون في ذلك، ولهذا التوحيد أيضًا حُرمة، فإن سعادة هذا العالم تحصل به، ويعضم ماله ودمه، ويأمن أهله وولده.

الدرجة الثانية: اعتقاد معنى هذه الكلمة على سبيل التقليد دون المعرفة الحقيقة فجميع عوام الخلق قد انتهوا إلى هذه الدرجة .

الدرجة الشائشة: هي أن تكشف معنى هذه الكلمة \_ (لا إله إلا الله) \_ ببرهان محقق حتى تعرفها . . فهذه الدرجات الشلاث متفاوتة . . فالأولى (صاحبها) \_ صاحب مقالة .

والثانية\_(صاحبها)\_ صاحب عقيدة. والثالثة\_(صاحبها)\_صاحب معرفة. وليس أحد من هذه صاحب حالة، وأرباب الحالة\_(من الصوفية)\_غير أرباب المعارف والأقوال.

الدرجة الرابعة: أن يكون مع المعرفة صاحب حالة، بأن لا يكون له معبود إلا واحد. وكل من غلب عليه هواه فمعبوده هواه ﴿ أَفُوأَيْت منِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هُواهُ ﴾ [الجائية: ٢٣].

الدرجة الخامسة: ما لم يقتصر مسهل التوحيد في باطنه في الغلبة على الشهوة وجعله الهواء مُتَبَعًا، بل قضى على الهواء والشهوة بالكلية، بحيث لم يكن يتبع الشهوة في أي عمل، لا فيما يوافق الشرع ولا فيما يخالفه، بل يصبّح صاحب عزم وهمة، بحيث لا يتحرك ولا يسكن إلا نقه، ولا يتكلم إلا نقه.

الدرجة السادسة: هي ما أخرج التوحيد صاحبه من يبده بالكلية ، ويخرجه عما في العالم ، بل وأخرجه من يد آلاخرة كما أخرجه من قيود الدنيا ، فلم يبق له إلا الحق تعالى ، وينسى نفسه ولا يذكر سوى الحق تعالى ، فيغيب عنه الجميع ويغيب عن الجميع ، فلا يبقى لا هو ولا العالم ، فيبقى الحق فقط ، ويكسون في حالة : ﴿ قُلُ اللّٰهُ ثُم ذَرُهُم في خوضهم يلْعبُون (٤) ﴾ [الأنعام: ٩١] ، ويكون نقد وقته : ﴿ كُلّ شيء هالك إلا وجهه ﴾ [القصص : ٨٨] فأهل البصيرة يسمون هذه الحالة : «الفناء في التوحيد الأن من غير الحق يكون فانيًا من الجميع ، ولكن كمال التوحيد هو هذا ، ومصداق الحديث القدسى : ﴿ لا يزال العبد يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإن أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، ويصره الذي يبصر به ، ولسانه الذي ينطق أحببة ، فإن

فصاحب الدرجة الحامسة . . برى الله مع كل شيء، ويقول : "ما رأيت شيئًا إلا ورأيت الله معه». (وصاحب الدرجة السادسة) لا يرى إلا الله، ويقول : «لا موجود إلا الله».

فتوحيد الرجل الذي نفي معبودًا غيره يكون جزءًا لتوحيد الرجل الذي نفي موجودًا غيره ؛ لأن في نفي الوجود نفي المعبود، فكما أن جميع درجات التوحيد كانت منطوية وحاصلة في توحيد من نفي معبودًا غيره، فتوحيد هذا وجميع مراتب التوحيد حاصلة في طيّ توحيد من نفي وجودًا غيره (١١).

فالله مسحانه وتعالى واحد. . وحقيقة التوحيد واحدة . . وعلى الطريق إلى هذه الحقيقة الواحدة تتعدد المراتب والدرجات بتفاوت وأحوال الموحدين .

وفي هذا التصور الإسلامي للذات الإلهية الواحدة والأحدية تعددت صفات هذه الذات. فمن الصفات البرهانية: القدم ، والبقاء ، وتفي التركيب ، والحياة ، والعلم ، والإرادة ، والقدرة ، والاختيار ، والوحدة ، ومن الصفات السمعية : الكلام ، والبصر ، والسمع (٢) .

وكما تعددت صفات الذات الإنهية الواحدة ـ التعدد المؤكد لوحدة الذات ـ كذلك تعددت الأسماء الحسني لهذه الذات (٢٠) .

فوحدة الذات الإلهية في التصور الإسلامي تبلغ قمة التنزيه والتجريد، وتعددية درجات المدرك الإنساني من هذه الحقيقة التوحيدية الواحدة... وكذلك تعدد صفات الكمال الإلهي، وأسمانه الحسني ... وأيضًا تعدد وسائل التقرب إلى الله الواحد... وتعدد حالات الذكر لله الواحد: ﴿ الدين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكّرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار(ق) ﴾ [آل عمران: ١٩١].. وتعدد نوايا الأعمال التي يتقرب بها العباد إلى المعبود الواحدة، الفاسفة في إطار الوحدة، تزكى هذه الفلسفة في ثقافة الإسلام وحضارة المسلمين.

### 游 游 游

<sup>(</sup>١) الغرالي (قضائل الآبام من رسائل حجة الإسلام العرالي) ص ٤٩ ـ ٥٣ . ثر جمها عن التارسية : د. تورالدين آل على . طبعة تونس ١٩٧٢م .

<sup>(</sup>٢) الإسام محمد عيده (رسالة التوحيد) ص ٣٩-٥٠. دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة القاهرة ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م

<sup>(</sup>٣) الظراء الغزالي (المفصد الأسني شرح أسماء الله احسني) طبعة الفاهرة المكتبة الكليات الأزهرية. بدون تاريخ ا

## خَلْقَ واحد وتعَـد ُّديت في المخلوقات

يتحدث القرآن الكريم عن الكون - بعوالمه المختلفة - باعتباره الخلق الله ان خلق السموات بغير عمد ترونها والقي في الأرض رواسي أن تميد بكم وبث فيها من كل دابة وأنزلنا من السماء ماء فأنتنا فيها من كل زوج كريم (١٠) هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه بل الظالمون في ضلال مبين (١٠) أو [تقمان: ١٠ - ١١] فهذا الكون: خُلْقٌ واحد خلق واحد .

لكن عوالم هذا الخلق الواحد لا يعلم عددها إلا الله - سبحانه وتعالى . . بل إن التعددية والتمايز والاختلاف هي عوالم وآيات إلهية تتنوع إليها وتتمايز فيها كل وحدة من وحدات هذه المخلوقات . .

فكل صنف من أصناف الأحياء المخلوقة يتنوع ويتعدد إلى أم وجماعات، فتقوم التعددية في إطار هذا النوع من الأحياء، كما قامت التعددية في إطار الخلق الحي الذي خلقه الله: ﴿ وما من دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمنالكم ما فرطنا في الكتاب من شيء ثُمُ إلى ربهم يحشرون (٢٠٠٠) ﴾ [الأنعام: ٣٨].

وهذه الأرض، التي خلقها الله وسواها، فيها ألوان وألوان من التعددية والتنوع والتنمايز والاختلاف. . فهي سبع أرضين: ﴿ اللهُ الذي خَلَقَ سَبِع سمواتٍ ومِن الأرض

مِثْلَهُنَّ يَتَوَلُّ الأَمْرُ بِينَهُنَّ لِتَعَلَّمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءَ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّه قَدُ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء عَلَمًا (١٢) ﴾ [الطلاق: ١٢].

وفي هذه الأرض تنوع وتعدد لا يعلم عدده إلا الله . . تنوع في الجبال الرواسي والأوتاد التي تحفظها أن تميد. . وتنوع في الأنهار ـ الملحة والعذبة ـ تنوع بواسطة البرازخ التي تخالف وتمايز مياه كل بحر من البحار ونهر من الأنهار . . وتنوع في طبائع قطع الأرض المتجاورات. . وتنوع في الشمرات التي تثمرها ذات الأرض الواحدة التي خلقها الله. . عالم ـ بل عوالم ـ من التعددية والتنوع والاختلاف، الذي لم يحص العلم الإنساني أعدادها في إطار هذه الأرض: ﴿ وهُو الَّذِي مَدَّ الأَرْضِ وجعل فيها رواسي وأنهارا ومِن كُلِّ الثُّمرات جعل فِيها زُوجين اثَّنيْن يُغُشِّي اللَّيلِ النَّهَارِ إِنَّ فِي ذلك لآيات لَقُومٌ يَتَفَكَّرُونَ (٣) وفي الأرض قطعٌ مُتَجاوِراتٌ وجنَّاتٌ مَنْ أعناب وزرعٌ ونخيلٌ صنوان وغير صنوان يسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الأكل إن في ذلك لآيَات لَقُومٍ يَعْقُلُونَ ۞ ﴾ [الرعد: ٣\_٤] . . ﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الأَرْضِ مُخْتَلِفًا أَلُوانُهُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً لَقُومٍ يَذَّكُرُونَ ١٣ ﴾ [النحل: ١٣] فِفي هذه الأرض الواحدة عوالم عديدة من التعدد العجيب. . «فيها قطع يجاور بعضها بعضا، وهي مختلفة التربة مع ذلك، بعضها قاحل، وبعضها خصب، وإن اتحدت التربة ففيها حدائق مملوءة بكروم العنب، وفيها زرع يُحصد ونخيل مثمر، وهي مجتمعة ومتفرقة، ومع أنها تُسفّي بماء واحد يختلف طعمها. . وعلى سطح هذه الأرض خلق الله ـ سبحانه وتعالى ـ كثيرا من أنواع الحيوان والنبات والجماد، وجعل في جوفها كثيرًا من المعادن المختلفة الألوان والأشكال والخواص، وإن في هذه العجائب لدلائل واضحة على قدرة الله لن له عقل يفكر به . . »<sup>(۱)</sup>.

ومثل الأرض - في التعددية والتنوع بإطار الوحدة - جاء خلق الله - سبحانه وتعالى -للسماء . . فهي سبع سموات . . وفيها ما لا يعلم عدده إلا الله من عوالم الكواكب والنجوم والمحرات ﴿ هُو الَّذِي خلق لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ حَمِيعًا ثُمَّ استوى إلى السّماء

<sup>(</sup>١) (المنتخب في تفسير الفرآن) ص ٣٥٣. ٣٨٦. وضع اللجلس الأعلى للشئون الإسلامية؛ طبعة الفاهرة ١٩٨٦م.

فسوا هُنُ سَبْعُ سَمُواتِ وَهُو بِكُلُ شَيْءَ عَلِيمٌ ﴿ آ ﴾ [البقرة: ٢٩] ﴿ إِنَّا رَبَّنَا السَّمَاءَ الدُّنيّا بِمَصَّابِيحِ وَحَفْظًا الدُّنيّا بِمَصَّابِيحِ وَحَفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿ آ ﴾ [الصافات: ٦] ﴿ وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنيّا بِمَصَّابِيحِ وَحَفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴿ آ ﴾ [فصلت: ١٢]

وبالشمس والقمر تنعدد المنازل والمدارات. والمشارق والمعارب. والليل والميارة وبالشمس والقمر تنعدد المنازل والمدارات. والمسارق والمعات! ﴿ وآيةٌ وَالنهار ، بالنسبة لكل موقع على سطح الأرض ، وفي كل لحظة من اللحظات!! ﴿ وآيةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَحُ مَنْهُ النَّهار فَإِذَا هُم مُظّلَمُونَ ﴿ آَ وَالشَّمْسُ تَجْرِى لمُسْتَقَرَ لَهَا ذلك تقدير الْعَلَيم ﴿ آَ وَالقَمْر وَلا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهار وَكُلُّ في فَلَك يسبحُونَ ﴿ آَ ﴾ [لا الشّمسُ ينبغي لَهَا أَن تُدرِكُ القمر ولا اللَّيْلُ سَابِقُ النّهار وكُلُّ في فَلَك يسبحُونَ ﴿ آَ ﴾ [يس: ٣٧ - ٤] ﴿ إِنَّ إِلَهَكُم لُواحِدٌ ﴿ وَرَبُّ السّمُواتُ وَالأَرْضُ وَمَا بَينهُما وَرَبُّ المَشَارِقِ ۞ إِنَّا زَيّنًا السّماء الله في إطار السماء التي خلقها الله .

وهذا الماء الذي أنزله الله من السماء .. منه العذب السائغ شرابه .. ومنه الملح الأجاج .. ومنه المحار ، والأنهار ، وما سلكه الله في الأرض ليتفجر عبوناً وينابيع .. مع التنوع الذي يدرك علم الإنسان في الطعوم والخصائص ودرجات الحرارة والمكونات .. ﴿ أَلُم تَو أَنَّ اللّه أَنزل من السماء ماء فسلكه ينابيع في الأرض ثم يخرج به والمكونات .. ﴿ أَلُم تَو أَنَّ اللّه أَنزل من السماء ماء فسلكه ينابيع في الأرض ثم يخرج به زرعا مُختلفا ألوائه ثم يهيج فتراه مُصفراً ثم يجعله حُطاماً إن في ذلك لذكري لأولي الألباب (١٤) ﴾ [الزمر: ٢١] ﴿ وما يستوى البحران هذا عذب قُرات سائغ شرابه وهذا منح أجاج ومن كل تأكلون حُما طريًا وتستخرجون حلية تلبسونها وترى الفلك فيه مواخر لتبتغُوا من فضله ولَعلكم تشكرون (١٣) ﴾ [فاطر: ١٢] ﴿ وهو الذي مرج البحرين هذا عذب قُرات وهذا ملح أجاج وجعل بينهما برزخا وحجرا مُحجوراً (١٣) ﴾

[الفرقان: ٥٣].

ومن هذا الماء الواحد تخرج عوالم وألوان وأصناف متعددة ومتنوعة ومتمايزة ومختلفة من الشمرات ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنزَلَ مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَراتٍ مُخْتَلَفًا

أَلُواتُها ومن الجبال جُددٌ بيضٌ وحُمْرٌ مُختلفٌ أَلُوانُها وغرابيبُ سُودٌ (٧٠٠) ومن النَّاس والدواب والأنعام مُخْتَلِفُ أَلُوانَهُ كَذَلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهُ مِنْ عَبَادَهُ العُلْمَاءُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ غَفُورَ (٢٨) ﴾ [قاطر: ٢٧ ، ٢٧] ﴿ وَأَنزَلُ مِن السَّمَاءِ مَاءَ فَأَخْرَجَنَا بِهِ أَزُواجِا مَن نَبات شتى (٥٠) كُلُوا وارعوا انعامكُم إِنْ في ذلك لآيات الأولى النَّهي (٤٠) ﴾ [طه : ٥٣ . ٥٤]. . "فالله مسيحاله وتعالى ما أنزل من السماء ماء. فأخرج به ثمرات مختلفا أثوانها، منها الأحمر والأصفر، والحلو والر، والطيب والخبيث. ومن الجمال جبال ذوو طرائق وخطوط بيض وحمر . مختلفة بالشدة والضعف . ومن الناس والدواب والإبل والبقر والغنم مختلف ألوانه كذلك في الشكل والحجم واللون. . ثمرات مختلفات الألوان، يروى شجرها ماء واحد، وجبال من ألوان مختلفة يرجع أصلها إلى مادة واحدة، وهكذا فسنة الله واحدة؛ لأن الأصل واحد والفروع مختلفة متباينة، فالثمرات من ماء واحد، والجبال من صهارة واحدة، وكذلك اختلاف الألوان والناس والدواب والأنعام لا يظهر في النطف التي تنشأ منها ولو فُحصت بالمجاهر القوية، وإنما هي دقائق وأسرار تحتويها في داخلها (جيناتها) . . وفي هذا متاع وفائدة لبني الإنسان (١٠). بل إن ألوان الناس لا تقف عند الألوان المتميزة العامة لأجناس البشر، فكل فرد متميز اللون بين بني جنسه، بل متميز في توأمه الذي يشاركه حملا واحدا في بطن واحداء (٢).

وهذه الرياح التي خلفها الله: هي الأخرى عوالم من التنوع والتميز والتعادية والاختلاف. فمنها ﴿ ربح فيها صر ﴾ [آن عمران: ١١٧] \_ أي برد شديد، أو سموم حارة \_ ومنها ﴿ ربح فيها صر ﴾ [آن عمران: ١١٧] \_ أي برد شديد، أو سموم حارة \_ ومنها ﴿ ربح طيبة ﴾ . . وأخرى ﴿ ربح عاصف ﴾ [بونس: ٢٦] \_ شديدة الهبوب والتدمير \_ . . وقد تأتي ﴿ قاصفا مَن الربح ﴾ [الإسراء: ٢٩] أي عاصفا شديداً مهلكا يقصف الأشجار وكذلك ﴿ الربح تجرى بأمره رحاء ﴾ [ص: ٣٦] \_ لينة منفادة \_ . . ومنها ﴿ الربح العقيم ﴾ [الذاريات : ٤١] \_ المهلكة فن ولما أصابت \_ . . وفيها ﴿ بربح صرصر عاتبة ﴾ [الحاقة : ٢] \_ باردة ، لها صوت شديد

<sup>(</sup>١) (المنتخب في نفسير القرآن) ص ٢٤٨ ، ٦٤٨ ,

<sup>(</sup>٢) (في ظلال القرآن) ج٥ ص ٢٩٤٢.

مزعج . . ومن أصنافها ﴿ الرياح لواقح ﴾ [الحجر : ٢٦] للنباتات، حاملة لقاح التذكير إلى الإناث . ومنها ﴿ الرياح مبشرات ﴾ [الروم : ١٠] \_ بالمطر . . تلك التي تشبر السحاب الحامل للماء ﴿ الله الذي يرسل الرياح فنثير سحابًا فيبسطه في السماء كيف يشاء ويجعله كسفا فترى الودق يحرج من خلاله فإذا أصاب به من يشاء من عباده إذا هم يستبشرون (١٤) ﴾ [الروم : ٨٨]

عنالم من الشعددية والتنوع ـ الاخشلاف ـ ذلك الخلق الواحد الذي أبدعه بديع السمارات والأرض ـ سبحانه وتعالى .

وإذا كانت اكلمة الله هي الحَلقُه افإن التعددية والتنوع في هذا الحَلق هي عوالم لا يدري إحصاءها ولا مداها إلا الله . . بل لو أن أشجار الكون تحولت أغصالها إلى أقلام ، وبحار الوجود تحولت إلى مداد لهذه الأقلام ، واستدام الإسداد تهذه البحار بالمداد لما استطاعت هذه الأقلام أن تحصى ما في خلق الله من تعدد وتنوع وتكاثر واختلاف!! ﴿ وَلُو أَنَّمَا فِي الأَرْضِ مِن شَجِرة أَقْلامٌ والبحر يمدُهُ من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم (آية ﴾ [لقمان: ٢٧]. ﴿ قُل لُو كَان البحر مدادا لكلمات ربي لنفد البحر قبل أن تنفذ كلمات ربي ولو جننا بمثله عددا (أيه) ﴾

[الكيف: ١٠٩]

#### 泰 恭 恭

وهذا الخلق الواحد، الذي أبدعه الخالق الواحد الأحد، قد أودعه خالفه وبث فيه العديد من الأسباب الفاعلة التي تفعل فعل الضرورات في المسببات الناتجة عن هذه الأسباب . . وذلك دون أن يكون هناك في الرؤية الإسلامية - أي تناقض بين كون الخالق - سبحانه - هو السبب الأول لكل الأسباب والمسببات ، وبين وجرد وعسل جميع الأسباب في جميع المسببات ،

فنحن ـ في قضية السببية ، والأسباب المودعة والمبثوثة في الخلق الإلهي ـ لا نجد الفسنا إزاء أي تعارض أو تناقض بين الإيمان بواحدية السبب الأول في الخلق ، وبين تعدد الأسباب الفاعلة في المُسبَّات ، فهي فلسفة لم يختلف فيها مسلم . . حتى حجة الإسلام الغزالي - الذي توهم ويتوهم البعض إنكاره لعمل الأسباب في المسببات فإننا نجده يقول: اإن الأسباب والمسببات يتأدى بعضها إلى بعض في الدنيا بترتيب مسبب الأسباب. والله - تعالى - غير عاجز عن الإشباع من غير أكل والإرواء من غير شرب والإنشاء من غير مصاحبة وقاع، والإنماء من غير رضاع، ولكنه رتب الأسباب والمسببات، ولذلك أمر وحكمة لا يعلمها إلا الله تعالى والراسخون في العلم . . "(1).

فمسبّب الأسباب قد شاءت حكمته أن تتعدد الأسباب الفاعلة في خلفه، وأن تترتب أفعاله على هذه الأسباب والقوى التي أودعها وبنها في هذا الخلق، جاعلا ذلك سنة من السن وقانونا من القوانين الكونية التي لا تبديل لها ولا تحويل، حتى ليقول ولى الله الدهلوى (١١١٠ ـ ١٧٦٠ ـ ١٦٩٩ م) في شسرح الاية الكريمة في الله في الله في الذين خلوا من قبل ولن تجا. لسنة الله تبديلا (٢٠٠) في الاحزاب: ٢٦]: اعلم أن بعض أفعال الله يترتب على القوى المودعة في العالم بوجه من وجوء الترتب شهد بذلك النقل والعقل؛ قال رسول الله يقي : قان الله خلق آدم من قبضة قبضها من شهد بذلك النقل والعقل؛ قال رسول الله يقي : قان الله خلق آدم من قبضة قبضها من خميع الأرض فجاء بنو آدم على قلر الأرض، منهم الأحمر والأبيض والأسود وبين خلك، والسهل والحزن، والخبيث والطيب ، ارواء الترمذي، وأبو دارد، وأحسد] وسأله عبدالله بن سالام: ما ينزع الولد إلى أبه أو إلى أمه؟ فقال: فإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماء الرجل ماء

ولا أرى أحداً يشك في أن الإماتة تستند إلى الضرب بالسيف أو أكل السم، وأن حَلْق الولد في الرحم عقيب صب المني، وأن خلق الحبوب والأشجار يكون عقيب البذر والغرس والسفى. ولأجل هذه الاستطاعة جاء التكليف، وأمروا ونُهوا، وجوزُوا بما عملوا، فتلك القوى منها: خواص العناصر وطبائعها، ومنها الأحكام التي أودعها الله في كل صورة نوعية، ومنها أحوال عالم المثال والوجود المقضى به هناك قبل

<sup>(1) (</sup>للضنون به على غير أهله) ص ٣١٩، ٣١٦ فسمن سجموعة «القصور العوالي من رسائل الإمام الغزالي».

الوجود الأرضى، ومنها أدعية الملأ الأعلى بجهدهم لمن هذّب نفسه أو سعى في صلاح الناس، وعلى من خالف ذلك. ومنها الشرائع المكتوبة على بنى آدم، وتحقق الإيجاب والتحريم فإنها سبب ثواب المطيع وعقاب العاصى. ومنها أن يقضى الله تعالى بشى، فيَجُرُّ ذلك الشيء شيئا آخر؛ لأنه لازمه في سنة الله، وخرمُ نظام اللزوم غير مرضى، والأصل فيه قوله ( والله الله الله الله العبد أن يموت بأرض جعل له إليها حاجة المنكل ذلك نطقت به الأخبار وأوجبته ضرورة العقل. . أما هيئات الكواكب فمن تأثيرها ما يكون ضروريًا، كاختلاف الصيف والشئاء، وطول النهار وقصره، باختلاف أحوال الشمس، وكاختلاف الجزر والمد باختلاف أحوال القمر . . (١٠٠٠).

فاخلق واحد. أو دع الخالق فيه العديد من الأسباب والقوى الفاعلة في المُسبَّات فتعددية الأسباب في إطار وحدة الخلق وواحدية خالق الأسباب والسبب الأول فيها: معلم من معالم التصور الإسلامي للكون الذي يعيش فيه الإنسان، له آثاره على قضية التعددية في ثقافة هذا الإنسان.

#### **報告 報告 報**

وإذا كنان "العالم" واحدًا. . فإن هناك تعددية في زاوية الرؤية لهذا العالم، باعتبار موقعه من "القدم" ومن "اخُدوث" تفضى إلى تعددية في الحكم على هذا "العالم" الواحد، باعتبار حظه من "القدّم" أو "الحدُوث"! . .

بل إنّ هذه التعددية في زاوية الرؤية قد حلّت ـ في الفلسفة الإسلامية ـ إشكاليات لم تجد لها حلولاً ـ تبعد الثنائيات المتناقضة ـ في الفلسفات غير الإسلامية .

فالذين قالوا بقدم العالم نظروا إليه من زاوية شبهه بالقديم، وباعتبار الأجرام العلوية التي لا يعتريها الكون والفساد.. بينما الذين قالوا بحدوثه قد نظروا إليه من زاوية شبهه بالمحدثات.. فالتعددية إنما هي زاوية الرؤية، والحقيقة أن هذا العالم ليس خالصًا في القدم ولا خالصا في الحدوث!.

<sup>(</sup>١) (حجة الله البالغة) ج١ ص ١٧.

وبعبارة أبوسليمان السجستاني (٣٩١ه هـ / ١٠٠١م) فلقد اعرض الاختلاف بين الناظرين في العالم، أقديم هو؟ أم محدث؟ لأمر لطيف، وذلك أن الناظر إلى المركز، وجد الشيء الكائن، ثم وجد الشيء الفاسد، فحكم أن الحدوث والقدم قد تعاقبا عليه قدم بالزمان، وحدوث أيضا بالزمان، فرأى أن الحكم بأنه مُحدَّث واجب، والناظر إلى الأجرام العلوية وجد ما لا يكون، ولا يفسد، ولا يعتريه دثور، فحكم بأنه قديم، فكان النظران صحيحين، من الجهتين المختلفتين، ١٩٠٠.

ولعل عبارة ابن رشد هي الأدق والأبلغ، تلك التي يقول فيها: "وأما مسألة قدم العالم أو حدوثه فإن الاختلاف فيها عندي بين المتكلمين من الأشعرية وبين الحكماء المتقدمين - يكاد أن يكون راجعا للاختلاف في التسمية . . وذلك أنهم اتفقوا على أن هاهنا ثلاثة أصناف من الموجودات: طرفان، وواسطة بين الطرفين، فاتفقوا في تسمية الطرفين، واختلفوا في الواسطة .

فأما الطرف الأول: فهو موجود وأجد من شيء غيره، وعن شيء، أعنى عن سبب فاعل، ومن مادة، والزمان متقدم عليه، أعنى على وجوده. وهذه هي حال الأجسام التي يُدرك تكونها بالحس. . وهذا الصنف من الموجودات اتفق الجميع على تسميتها مُحْدَثة.

وأما الطّرف المقابل لهذا فهو: موجود لم يكن من شيء، ولا عن شيء، ولا تقدمه ولا تقدمه والمراب وهذا أيضًا ـ اتفق الجميع على تسميته قديمًا . . وهو الله تبارك وتعالى .

وآما الصنف من الموجودات الذي بين هذين الطرفين فهو: موجود لم يكن من شيء، ولا تقدمه زمان، ولكنه مرجود عن شيء أعنى عن فاعل، وهذا هو العالم بأسره وبين أنه قد أخذ شبها من الوجود الكائن الحقيقي، ومن الوجود القليم، فمن غلب عليه ما فيه من شبه المحدثات سماه قديماً، ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدثات سماه قديماً، ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدثات ماه محدثا حقيقيًا ولا

<sup>(</sup>١) (المقابسات) ص ٣٠٢، ٣٠١ و والكون - في اصطلاح الفلاسفة مو . حصول العبورة في المادة بعد أن لم تكن حاصلة فيها . . فيقابله «الفساد» الذي هو زوال الصورة عن المادة بعد أن كانت حاصلة . . أما في اصطلاح التكنسين فالكون هو الوجود المطلق . انظر (المحجم الفلسمي) ـ وضع محمع اللغة العربية .

قليما حقيقيًا، فإن المُحدث الحقيقي فاسد ضرورة، والقليم الحقيقي ليس له علة. . الله الم

فالعائم واحد. . والتعددية ـ التي صارت في قضية قدمه أو حدوثه ـ إنما جاءت من تعدد زوايا الرؤية نهذا العالم . . وهي تعددية تفسح لهذا المنهاج مكانًا في تصورات المسلم للكون، ومن ثم في ثقافته التي ترى التعددية والتنوع والاختلاف دائمًا وآبدًا في إطار الجامع الموحَّد لسمات وقسمات هذا الاختلاف .

泰 泰 张

<sup>(</sup>١) (قصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال) ص ٤٠ - ٤٠ .

# ديـــنّ واحــد وتعـدديـــ فـــى الشـرائع والمنـاهـج والسيـاســات

الدين: وضع إلهي ثأبت، وجوهره: توحيد الألوهية، وإفرادها بالعبودية، وشكر تعميها بالعمل الصالح؛ إيمانًا بالبعث والحساب والجزاء على هذا العمل، بعد هذه الحياة. .

ولأن الله واحمد. . ولأن الدين ثابت إلهي ، كمان دين الله واحمداً ، منذ بدأت الرسالات بآدم عليه السلام وحتى ختمها بمحمد را .

وهذا الدين الإلهى الواحد هو «الإسلام».. أي الطاعة لله، وإسلام الوجه له في هذه الثوابت التي يتدين بها الإنسان.. توحيد الألوهية وإخلاص العبودية لله وحده، والعمل الصالح الذي سيتم الحساب والجزاء عليه يوم البعث والنشور.

وفي إطار هذا الدين الإلهي الواحد، وعبر رسالات الرسل، وتمايز أم الرسالات في الزمان والمكان والمصالح والعادات والأعراف ومستويات التطور ودرجات الارتقاء، تعددت الملل والشرائع، التي هي طرق ومعالم ومناهج يسلكها أهل كل رسالة وأمة كل ملة للتدين بالعقائد الثوابت لهذا الدين الإلهي الواحد. .

وعلى هذه الحقيقة الدينية يؤكد القرآن الكريم. . الكتاب الذي تمم الدين، عندما جاء بالشريعة الخاتمة والعالمية، واللبنة التي أكملت البناء القائم على ذات عقائد الدين

الذي عرفته كل رسالات السماء إلى الإنسان ﴿ إِنَّ الدِّينِ عندَ اللَّهِ الإسلامُ وما اختلف الذين أوتُوا الكتاب إلاُّ من بعد ما جاءهُم العلم بغيًّا بينهُم ومن يكُفُر بآيات الله فإنَّ الله سريع الحساب (١١١) قبإن حاجُوك فقُل أسلمتُ وجهي لله ومن اتَّبعن وقُل للَّذين أوتُوا الكتاب والأميين ءأسلمتُم فإن أسلموا فقد اهتدوا وإن تولوا فإنما علَيك البلاغ والله بصيرٌ بالعباد (٢٠) ﴾ [آل عمران: ١٩: ٢٠] ﴿ وَمِن يُتَّعْ غَيْرُ الْإِسْلام دينا فلن يُقبل منهُ وهُو في الآخرة من الْخاسرين (٢٥٥) ﴾ [آل عمران: ٨٥]﴿ ما كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُوديًّا وَلا نصرانيًا ولكن كان حنيفًا مُسلمًا وما كان من المشركين (٢٧) ﴾ [أل عمران: ٦٧] ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِبْرَاهِيمُ الْقُواعِدِ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقْبُلُ مِنَّا إِنْكُ أَنت السّميعُ العليم (١٣٧) ربنا واجعلنا مُسلمين لك ومن فُريَّتنا أُمُّة مُسلمةً لُك وَأَرِنا مَناسكنا وتُب عَلينا إنَّك أنت التوابُ الرحيمُ (٢١٠) ﴾ [البقرة: ١٢٧، ١٢٨]. ﴿ فَلَمَّا أَحِسُ عِيسَى منهِم الكُفر قَالَ مِن أنصاري إلى الله قال الحواريُون نَحْنُ أنصارُ الله آمنًا بالله واشهد بأنَّا مُسلمُون (١٤) ﴾ [أل عمران: ٥٢] ﴿ شرع لكم من الدين ما وصلى به نُوحًا والذي أوحينا إليك وما وصينا به إبراهيم ومُوسى وعيسى أن أقيمُوا الدين ولا تتفرُّقُوا فيه كبر على المشركين ما تدعُوهُم إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْمَعِي إِلَيْهِ مِن يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مِن يُعِبُ (١٣) ﴾ [الشوري: ١٣] ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا واسْجَدُوا وَاعْبُدُوا رَبُّكُمْ وَافْعُلُوا الْخَيْرِ لَعَلَّكُمْ تَفْلَحُونَ (٧٧) وجاهدُوا في الله حقُّ جهاده هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدّين من حرج ملَّة أبيكم إبراهيم هو سمّاكم المسلمين من قبل وفي هذا ليكُون الرّسولُ شهيا، عليكم وتكونُوا شُهداء عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلاةِ وآتُوا الزِّكاةِ واعْتَصِمُوا باللهِ هُو مولًا كُم فنعُم المولَّىٰ ونعم النصير (٧١) ﴾ [الحج: ٧٧، ٧٧] ﴿ الَّيوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيتُ لكم الإسلام دينا ﴾ [المائدة: ٣]

فالدين: الإسلام ـ في أصوله الشوابث ـ كان ولا يزال دين الله الواحد، في كلِّ الشرائع والملل والرسالات. وإذا كانت الإنسانية قد بدأت بالوحدة في الدين . والأمة ـ الجماعة ـ والملة والشريعة ـ قبل أن تتمايز الأم وتتعدد، فتختلف في الشرائع ﴿ وَمَا كَانَ النّاسِ إِلاَّ أُمَّةُ وَاحدةً فَاختلفوا وَلُولا كلمة سِقت من رَبّك لَقُضي بِينهم فيما فيه يختلفون (٢٠) ﴾ [يونس: ١٩] ﴿ كَانَ النّاسُ أُمَّةُ وَاحدةً فَيعتُ الله النّبِينِ مَبشَرِين وَمُنذرين وَأَنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين النّاس فيما اختلفوا فيه ﴾ [اليفرة: ٢١٣] فإن هذا الاختلاف الكتاب بالحق ليحكم بين النّاس فيما اختلفوا فيه ﴾ [اليفرة: ٢١٣] فإن هذا الاختلاف الذي تأسس على تعدد الأم وغايزها هو الاختلاف الطبيعي، تعددت له الرسالات والرسل والكتب والشرائع بتمايز ما اختلفت فيه هذه الأم والجماعات والأقوام . .

وهذا الاختلاف الطبيعي في الشرائع مسنة من سنن الله في الاجتماع الديني ﴿ وَلُو شَاءَ رَبُكَ لِحِعِلَ النَّاسِ أُمّةُ وَاحِدَةً وَلا يَوْالُونَ مُخْتَلَفِينِ (١١٨) إلا من رحم ربك ولذلك خلقهُم ﴾ [هود: ١١٨ ، ١١٩]. . أي "وللاختلاف حلقهم" - كما يقول المفسرون (١١٠ وإليه يشير حديث رسول الله وَ الله الأنبياء إخوة لعلات - (أي أمهات متعلدات) دينهم واحد، وأمهاتهم شتى ((١٠) . فالدين واحد، والاختلاف والتعدد في الشرائع التي هي طرق ومناهج للتدين بالدين الواحد ﴿ لكُلّ جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ولو شاء الله في علكم أمّة واحدة ولكن ليبلُوكم في ما آتاكم فاستبقوا الخيرات إلى الله مرجعكم جميعًا فينبكم بما كنتم فيه تختلفُون (١٤) ﴾ [المائدة: ٤٨].

ولأن الاختلاف في الشرائع بإطار الدين الواحد، تحدثت آيات قرآنية عن نجاة المتعبدين بالشرائع المتعددة طالمًا جمعتهم العقائد التوابث للدين الواحد: التوحيد لله وإخلاص العبودية له وحده، والإيمان باليوم الآخر، والعمل الصالح. ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا واللَّمارين والصابين من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صاحاً فَلَهُم أُجرُهُم عند ربهم ولا خرف عليهم ولا هم يحزنون (٢٠) ﴾ [البقرة: ٢٢] ﴿إِنَ اللّذِينَ آمَنُوا والدُينَ هادُوا والصَّابِدُونَ والنَّصَارِي من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صاحاً فلا أمنُوا والدُينَ هادُوا والصَّابِدُونَ والنَّصَارِي من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صاحاً فلا

<sup>(</sup>١) (الجامع لأحكام القرآن) ج٩ ص ١١٤، ١١٥.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والإمام أحمد

خُوفٌ عليهم ولا هم يحزنون (١٦٠) ﴾ [المائدة: ٦٩]. . وهؤلاء هم الذين ـ وهم على شريعتهم الكتابية ـ آمنوا بأن ما جاء به القرآن هو مصدق لحقيقة ما جاء به موسى وعيسى في التوراة والإنجيل ﴿ لتجدنُ أَشَدُ النَّاسِ عداوةَ لَلَّذِينِ آمَنُوا الْيَهُـود والَّذِينِ أشَرَكُوا وَلَنجدنَ أَقْرِبَهُم مُودَةً لَلَذينِ آمَنُوا الَّذينِ قَالُوا إِنَّا نصاري ذلك بانُ منهم قسيسين ورهبانًا وأنَّهُمُ لا يستكبرون (١٥٠) وإذا سمعُوا مَا أُنزِل إلى الرَّسُول ترى أعينهُم تفيض من الدُّمع ممّا عرفُوا من الْحقّ يقُولُون ربَّنا آمنًا فاكتُبَّا مع الشَّاهدين (٨٣) وما لنَّا لا نُؤمنُ باللَّه وما جاءنا من الحقِّ ونطمع أن يدخلنا ربُّنَا مع القُوم الصَّالحين (١٨٤) فَأَثَابِهُمُ اللَّهُ بِما قالوا جَنَات تجْري من تحتها الأنْهارُ خالدينَ فيها وذلك جزاء المُحسنين (m) ﴾ [المائدة : ٨٥ : ٨٨] فهم نصاري، لكنهم مؤمنون كالمسلمين بعقائد الدين الواحد، ولذلك تميزوا عن الذين انحرفوا عن التوحيد للألوهية وإخلاص العبودية والعبادة لله الواحد ﴿ ليسوا سواء من أهل الكتاب أُمَّةً قائمةً يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون (١٦٣) يُؤْمَنُون بالله والْيُوم الآخر ويأمُرُون بالمعرُوف وينهون عن المنكر ويسارعون في الْخيرات وأُولَئك من الصَّالحين (١٠٤) وما يَفْعلُوا من خيْرِ فَلَن يُكْفَرُوهُ واللَّهُ عليمُ بالمتَّقين (١١٥) ﴾ [آل عمران: ١١٣، ١١٥]. . فيهم مسؤمنون بالدين الإلهي الواحدة ونصرانيتهم ـ التي لم تنحرف ولم تتحرف في الاعتقاد \_ هي شريعة يسلكونها للاعتقاد والإيمان بذات الدين الواحد. . ﴿إِنْ ذَاتِ الدينِ عند اللهِ الحنيفية المسلمة، لا اليهودية ولا النصرانية، من يعمل خيرًا قلن يكفره (١١)! كما يقول الرسول ﷺ...

وفي تفسير هذه الآيات التي تحدثت عن هذه الجماعات من أهل الكتاب يقول الإمام محمد عبده (١٢٦٥ ـ ١٣٢٢ هـ/ ١٨٤٩ ـ ١٩٠٥ م): "هذه الآية من العدل الإلهي. . وهي دليل على أن دين الله واحد على ألسنة جميع الأنبياء، وأن كل من أخذه يإذعان، وعمل فيه بإخلاص، فأمر بالمعروف وتهي عن المتكر، فهو من الصالحين . وفي هذا العدل قطع لاحتجاج أهل الكتاب الذين يعرفون من أنفسهم الإيمان والإخلاص في العمل، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وفيه استمالة لهم، وتناء

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي.

عن التفرقة بين الأم والملل التي لم يكن يعترف فيها أحد الفريقين بفضيلة ولا مزية للآخر ، كأنه بمجرد مخالفته له في بعض الأشياء وإن كان معلوراً تتبدل حسناته سيئات. وظاهر أن هذا في أهل الكتاب حال كونهم على دينهم خلافًا لمفسرنا (الجلال) \_ (جلال الدين السيوطي) \_ وغيره الذين حملوا المدح على من أسلم منهم، فإن المسلمين لا يُمدَحُون بوصف أهل الكتاب، وإنما يُمدحون بعنوان المؤمنين . ، ، (١٠٠٠).

فالشرائع المتعددة هي بمثابة سبل ومناهج للتدين بأصول الدين الإلهي الواحد. فهي القياس إلى هذه الأصول بمثابة الفروع التي يقتضي تطور وتميز أم الرسالات تطورها وتمايزها، بينما تظل الوحدة دائما أبداً في الأصول الشوابت، التي تمثل أطرا حاكمة للتطور، وفلسفة دائمة للتجدد، وعقائد ثابتة في كل الشرائع بكل الرسالات؛ «فدين الله في جميع الأم واحد، وإنما تختلف الأحكام بالفروع التي تختلف باختلاف الزمان، وأما الأصول فلا خلاف فيها، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَا أَهْلِ الْكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله فإن تولّوا فقُولُوا اشهدوا بأنا مُسلمون (كنا) ﴾ [آل عمران: ١٤] . الاعتقاد بالله وبالنبوة وبترك الشر وبعمل البر والتخلق بالأخلاق الفاضلة مستو في الجميع . هذا)

على هذه الحقيقة \_ وحدة الدين: أز لا وأبداً، وتعدد الشرائع \_ أجمع المسلمون حتى جعلوها بابا من أبواب أصول الاعتقاد الإسلامي، يفردونه بالبحث في تآليف الأصول . . . فتجد ولى الله الدهلوي يعقد لذلك بابا في كتابه المتميز (حجة الله البالغة) يقول فيه : اباب بيان أصل الدين واحد والشرائع والمناهج مختلفة الله . . إن أصل الدين واحد، اتفق عليه الأنبياء \_ عليهم السلام \_ وإنما الاختلاف في الشرائع والمناهج . . (٣١).

فنحن أمام واحدة من سمات العلاقة بين الوحدة وبين التعدد والتمايز والتنوع والاختلاف. . تصل في التصور الإسلامي إلى مراتب العقائد التي انعقد عليها الإجماع.

祭 排 発

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ج٥ ص ٧١:

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عيده) ج 3 ص 23 ، ٥٥.

<sup>(</sup>٢) (حجة الله البالغة) ج ا ض٢٨.

ولهذه التعددية في الشرائع والمناهج وظيفة فكرية وحضارية. . فالاختيار فيها ومنها محك ومعيار لتمايز أعها وتياراتها ومذاهبها وفرقائها، فيه وبه يتمايزون ويتفاضلون وفق ما يختارون، وفي ذلك امتحان واختبار وابتلاء؛ لأن الاختيار اختبار وامتحان، ولولا التعدد في الشرائع والمناهج لما كان هناك مجال لهذا الاختيار - الاختباره كما أن هذا الاختيار، هو بداية للتنافس والتسابق والتدافع بين الفرقاء الذين تحايزوا في الاختيار . . الأمر الذي جعل ويجعل لهذه التعددية وظيفة علاقتها وعروتها وثقي بالحرية، التي هي في جوهرها مسئولية واختيار ا . .

ولفد نبه المفسرون لقول الله سبحانه وتعالى ﴿ لَكُلُّ جَعَلْنَا مَنكُم شُرِعَة ومنهاجاً وَلَوْ شَاءِ الله لِعلكُم أُمَّة واحدة ولكن لَيْلُوكُم في ما آتاكُم فاستبقُوا الخيرات ﴾ [المائدة: 8 على ذلك، فالتعددية هي التي تفتح الميادين للاختبارات المتعددة، لتقوم بين الفرقاء المتعددين المنافسات والاستساقات والمنافعات، التي هي حوافز التقدم والارتقاء، وبدونها تتحول الحياة إلى واحدية وسكون وموات!.

إلى هذه الحقيقة أشار المفسرون عندما قالوا: "... لو شاء الله لجعلكم جماعة متفقة فات مشارب واحدة، لا تختلف مناهج إرشادها في جميع العصور، ولكن جعلكم هكذا ليختبركم فيما أتاكم من الشرائع، ليتبين المطيع والعاصي، فانتهزوا الفرص، وسارعوا إلى عمل الخيرات (١٠). لقد وكل الله اختيار طرق الخير وأضدادها إلى عقول الناس وكسبهم، حكمة منه تعالى ليتسابق الناس إلى إعمال مواهبهم العقلية فتظهر آثار العلم، وتقام الأدلة على الاعتفاد الصحيح. وكل ذلك يُظهر ما أودعه الله في جبلة البشر من الصلاحية للخير والإرشاد على حسب الاستعداد، وذلك من الاختبار في جميع ما أتاهم من العقل والنظر، فيظهر التفاضل بين أفراد نوع الإنسان. ١٥٠٠)

ومع اختلاف الأم في الشرائع والمناهج يكون اختلافها وتعددها أيضا في المناسك أى الفُرُبات التي تتقرب بها كل منها إلى المعبود الواحد: ﴿ وَلَكُلَّ أُمَّةَ جَعَلْنَا منسكًا لَيَذْكُرُوا اسمَ اللهِ على ما رزقَهُم من بهيمة الأنعامِ فَإِلْهُكُم إِلَّهُ واحدٌ فَلَهُ أَسْلَمُوا

<sup>(</sup>١) (المنتخب في تفسير القرآن) ص١٥٥ .

<sup>(</sup>٢) محمد الفاصل بن عاشور: (التحرير والتنوير) ج٦ ص ٢٢٤. طبعة تونس ١٩٨٤م.

بل إن هذه التعددية لتتجاوز تعددية الشرائع والمناهج والمناسك بتعدد الأم واجماعات إلى حيث يتميز ويختلف بها وفيها الأفراد في "الشاكلة الأن الطريقة والمذهب داخل الأمة الواحدة ، يستوى في ذلك طرق ومذاهب الطائعين أو العصاة ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِه فَرَبَّكُمُ أَعْلَمُ بِمَنْ هُو أَهُدُىٰ سَبِيلاً (مَنَ) ﴾ [الإسراء: ١٨٤]. فالشاكلة: هي الطريقة والمذهب والسيرة والشخصية الخلقية الحاصلة للإنسان من مجموع غرائزه والعوامل الخارجة الفاعلة فيه ، والتي اعتادها صاحبها، ونشأ عليها. وللإنسان شاكلة بعد شاكلة ، فشاكلة يهيئها نوع خلقته وخصوصيته وتركيب بنيته وهي شخصية خلقية منحصلة من تفاعل الكيفيات المتضادة بعضها في بعض. وشاكلة أخرى ثانية ، وهي شخصية خلقية منحصلة من وجوء تأثير العوامل الخارجية في النفس على ما فيها من الشاكلة الأولى والإنسان على أي شاكلة متحصلة ، وعلى أي نعت نفساني ، وفعلية داخلية ووحية كان ، فإن عمله يجرى عليها ، وأفعاله تمثلها وحكيها . وأفعاله تمثلها . وحكيها . . \* أنه المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم المنافعة وحكوم وحكوم المنافعة وحكوم وحكوم المنافعة وحية كان أنه في المنافعة وحكوم المنافعة وحك

فهناك في إطار الإنسانية الواحدة، وداخل كل أمة، وفي كل قبيل تعددية في الشاكلة والشخصية عند كل فرد من أفراد جنس الإنسان، بل ربما تعددت شاكلة الإنسان الواحد بتعدد الأطوار التي يمر بها هذا الإنسان. الأمر الذي تتسع به وفيه أفاق التعددية في السّعى الإنساني: ﴿ إِنْ سَعَيْكُم لُشْعَى (٤) ﴾ [الليل: ١٤]. أي إن سعيكم مختلف في اتجاهه، مختلف في سعيكم مختلف في اتجاهه، مختلف في

<sup>(</sup>١) (المنتخب في تفسير القرآن) ص ١٩٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر (التحرير والتنوير) ج١٥٠ ص ١٩٤ و (الميزان في تفنسير القرآن) ج١٣ ص ١٩٢ ـ والرازي (التفسير الكبير ومفاتيح الغيب) مجلدًا ج٢١ ص ٣٧. طبعة بيروث ١٤٠١هـ/ ١٩٨١م.

نتائجه. فالناس في هذه الأرض تختلف مشاربهم، وتختلف تصوراتهم، وتختلف المتماماتهم، حتى لكأن كل واحد منهم عالم خاص يعيش في كوكب خاص. هذه حقيقة. ولكن هناك حقيقة أخرى إجمالية تضم أشتات البشر جميعا، وتضم هذه العوالم المتباينة كلها، تضمها في صغين متقابلين ﴿ فَأَمّا مَنْ أَعْطَىٰ وَاتَّقَىٰ ( ) وصدُق بالحسنى ( ) ﴾ [الليل: ٥، ٢]، ﴿ وأمّا مَنْ بخل واستَعْنَىٰ ( ) وكذب بالحسنى ( ) ﴾ [الليل: ٨، ٩] هاتان هما الصفتان اللتان يلتقى فيهما شتات النفوس وشتات السعى وشتات المناهج وشتات الغايات . . ) ( ) )

فكما تتعدد الشرائع وتتمايز في إطار الدين الواحد . . تتعدد وتختلف شاكلة كل إنسان، ويتميز سعيه في إطار جوامع المناهج والغايات التي يسلكها الناس ويقصدون إليها .

ولهذه التعددية شمرات، فباختلاف المساعى تتفاوت الدرجات العلمية والاجتماعية والمالية في الحياة الدنيا وتتفاوت الدرجات في دار البقاء، وذلك تبعا لحظ المساعى المختلفة من الحير والشر والطاعة والعصيان: ﴿ انظر كيف فَضَلّنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلا (آ) ﴾ [الإسراء: ٢١] ﴿ ولا تتمنّوا ما فضل الله به بعضكم على بعض للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبن واسألوا الله من فضله إن الله كان بكل شيء عليما (أ) ﴾ [النساء: ٣٢].

فقى هذه التعددية. أيضًا. مبادين للتسابق والاختبار والابتلاء، وبدونها لا سبيل إلى التجدد والتقدم والارتقاء.

告 崇 奈

وكما تعددت الشرائع في إطار وحدة الدين، تتعدد السياسات في إطار الشريعة الواحدة، وذلك بتنوع مصالح الأم المتعددة وتمايز وقائع اجتماعها وعاداتها وأعرافها، بتغاير الزمان والمكان، وبعبارة الإمام الأصولي ابن برهان: أحمد بن على بن برهان

<sup>(</sup>١) (في ظلال القرآن) ج٦ ص ٣٩٢٢.

البغدادي (٤٧٩ ـ ١٠٨٧هم/ ١٠٨٧ ـ ١١٢٤م): «فإن الشرائع سياسات يدبر الله بها عباده، والناس مختلفون في ذلك بحسب اختلاف الأزمنة، فلكل زمان نوع من التدبير، وحظ من اللطف والمصلحة تختص به، كما أن لكل أمة نوعا من التدبير يصلحهم، وإن كان ذلك مفسدة في حق غيرهم. . الالكال. .

فالسياسات - بمعنى التدابير المتعلقة بالجزئيات والتفاصيل والمتغيرات الدنيوية - تتعدد باختلاف المصالح المبتغاة من ورائها، بينما تظل الشريعة الجامعة في الثوابت إطاراً مرجعياً حاكماً لهذه السياسات . . وبعبارة ابن القيم (١٩٦ - ١٧٥١ - ١٢٩٠ م) ٥ . . فهناك سياسة جزئية، بحسب المصلحة، تختلف باختلاف الأزمنة، وهناك شرائع عامة لازمة للأمة إلى يوم القيامة، أي شرائع كلية لا تتغير بتغير الأزمنة . . أما السياسات الجزئية التابعة للمصالح فتقيد بها زمانا ومكانا . على هذا اجتمع الفقهاء (١٠) .

فميدان التعددية والتنوع والاختلاف في السياسات والتدابير الجزية المتعلقة بالمصالح المتغيرة ميدان مفتوح للتنوع والتعددية والاختلاف، وذلك في إطار وحدة السريعة في الثوابت والقواعد والمبادئ والفلسفة الحاكمة لروح هذه السياسات . . ذلك أن السياسة في الرؤية الإسلامية - لا تثبت ابثبات النصوص ولا تتناهى ابتناهى ابتناهى النصوص لا لنها لا تتحصر فيما جاء به النص، وإنما تتسع لكل ما لا يخالف ما جاء به النص . . وبعببارة الإصام أبو الوفاء بن عقيل البغدادي (٣١١ ما ١٠٤٠ هـ/ ١٠٤٠ النص . . وبعببارة الإصام أبو الوفاء بن عقيل البغدادي (٣١٥ - ١٠٥ هـ/ ١٠٤٠ الفساد، وإن لم يضعه الرسول وتدبير يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن وافق الشرع صحيحة إذا كان المراد: لم يخالف ما نطق به الشرع، أما إن كان المراد بها وافق الشرع المنطق به الشرع وأبال كان المراد بها كان رأيًا اعتمدوا فيه على مصلحة الأمة والله سبحانه . قد أرسل رسله وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط ، وهو العدل الذي قامت به الأرض والسموات ، فإذا ظهرت أمارات العدل وأسفر وجهه بأي طريق كان فئم شرع الله ودينه - والله - سبحانه - أعلم وأحكم وأعدل أن يخص طرق العدل وأماراته وأعلامه بشيء ، ثم ينغي ما هو أظهرًا وأحكم وأعدل أن يخص طرق العدل وأماراته وأعلامه بشيء ، ثم ينغي ما هو أظهرًا

<sup>(1)</sup> د. طه جابر العلم الى (أدب الاختلاف في الإسلام) ص ١٥٩ ، ١٦١ طبعة واشنطن ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م. وحددال مراكب من من من المراكب المسلم على الإسلام المراكب المراكب المراكب المراكب المراكب المراكب المراكب المراكب

<sup>(</sup>٢) (الطَّرِقَ الحُكمية في السياسة الشرعية) ص ٢٥ ـ ٢٧. تحقيق: ٥. جميل غازي. طبعة القاهرة ١٩٧٧م -

منها وأقوى دلالة وأبين أمارة فلا يجعله منها، ولا يحكم عند وجودها وقيامها بموجبها، بل قد بين سبحانه بما شرعه من الطرق أن مقصوده إقامة العدل بين عباده، وقيام الناس بالقسط، فأى طريق استخرج بها العدل والقسط فهي من الدين، وليست مخالفة له . . ا(1).

فتعدد السياسات والتدابير، بتعدد المسالح وتغير الوقائع وتبدل العادات والأعزاف.

و تعدد شواكل الناس و تنوع مساعيهم، بتعدد الصفات الموروثة والمكتسبة لدى كل إنسان.

وتعدد المناهج، بتعدد موضوعات العلوم، وزوايا نظر وسجايا وفطر الناظرين. . وتعدد الشرائع، بتعدد أم الرسالات، عبر الزمان والمكان. .

جميعها ألوان من التعددية والتنوع والتمايز والاختلاف، في إطار جامع الدين الواحد، الذي أوحاء الله سبحانه وتعالى \_ إلى جميع الأنبياء والرسل، من أدم إلى محمد ـ عليهم الصلاة والسلام . .

وفي هذا المينان واحد من معالم التعددية في إطار الوحدة. . نتعلمه من منهاج الإسلام،

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المُصِدر السابق، ص ١٧ ـ ١٩٠ .

## شريعة واحدة وتعددية في الأحكام والإفتاء

الشريعة: وضع إلهى ثابت، يوحى بها الله سبحانه وتعالى إلى الأنبياء والمرسلين . . فهى الطريقة الإلهية التي قَيَّضَ الله من الدين، وأمر المكلفين بتحريها مع تمكين واختيار، وذلك ليتهذب بها المكلف معاشا ومعادًا (١١) . .

وهي واحدة في الأمة الواحدة، والرسالة الواحدة... وتُكُون مع العقيدة جماع الرسالة والدين. وإذا كانت رسالات الرسل جميعا قد اتفقت في عقائد الدين الإلهي الوحد، فإنها قد تمايزت في الشرائع الإلهية، فكان لكل رسول شريعة أوحاها إليه الله ومع امتياز الشريعة الإسلامية بما ناسب نضج العقل البشري، وبلوغ الإنسانية سن الرشد، فلقد تميزت كذلك بوقوفها في التغيرات عند المبادئ والقواعد والكليات وفسفة النشريع، مع التقصيل فقط لما هو ثابت لا يتغير في الفطرة السوية للإنسان، وذلك لتميزها بالعالمية، فكان لا بدوأن تكون صالحة للتجدد والتطور اللذين يلبيان كل واقع جديد، ولتميزها - كذلك بانها خاتمة شرائع السماء إلى الإنسان الأمر الذي واقع جديد، وتحميزها حاجات المستجدات التي تستحدثها القرون المتطاولة في مستقبل الإنسانية ، حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

وبعد حديث القرآن الكريم عن بينات الشرائع التي أنزلها الله ـ سبحانه وتعالى ـ للأم التي سبغت أمة الإسلام ـ تاريخيًا ـ على درب الرسالات السماوية ، خاطب

 <sup>(</sup>١) الراغب الأصفهاتي (المفردات في غريب القرآن) مادة الشريعة ( طبعة دار التحرير ، القاهرة و(الكليات) لأبي البقاء الكفوى ;

محمدًا على الله الله على شريعة من الأمر فاتبعها ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون (١٠) إنهم لن يغنوا عنك من الله شيئا وإنّ الظالمين بعضهم أولياء بعض والله ولي يعلمون (١٠) إنهم لن يغنوا عنك من الله شيئا وإنّ الظالمين بعضهم أولياء بعض والله ولي المتقين (١٠) هذا بصائر للناس وهُدى ورحمة لقوم يُوقُون (١٠) ﴿ [الجالمة: ١٨. ٢٠] فلمحمد وأمته العالمية الخاتمة شريعتها الإلهية المتميزة بصائر وهدى الواجبة الاتباع، تكليفا من الله . . وغير هذه الآيات شاعت في القرآن الكريم الآيات المقصحة عن التكليف الوجوبي بفريضة تحكيم الشريعة الإسلامية، من مثل قول الله سبحانه وتعالى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الكتاب بالحق تشحكُم بين النّاس بما أراك الله ﴾ [النساء: وتعالى ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الكتاب بالحق تشحكُم بين النّاس بما أراك الله ﴾ [النساء: وفان تنازعتُم في شيء فردُوه إلى الله والرسُول إن كُنتُم تَوْمنُون بالله واليوم الآخر ذلك خيرٌ وأحسن تأويلا (١٠) ﴾ [النساء: ٥٥] ﴿ وما أرسلنا من رسُول إلا ليطاع بإذن الله ولو ربك لا يُؤمنُون حتى يُحكَمُوك فيما شجر بينهم ثُمُ لا يجدُوا في انفسهم رحيما (١٠٥) فلا وربك لا يُؤمنُون حتى يُحكَمُوك فيما شجر بينهم ثُمُ لا يجدُوا في انفسهم رحيما (١٠٥) فلا وربك لا يُؤمنُون حتى يُحكَمُوك فيما شجر بينهم ثُمُ لا يجدُوا في انفسهم رحيما (١٠٥) فلا وربك لا يُؤمنُون حتى يُحكَمُوك فيما شجر بينهم ثُمُ لا يجدُوا في انفسهم رحيما مما قضيت ويُسلَمُوا تسليما (١٠٥) ﴾ [النساء: ١٤ / ٢٠].

فلأمة الإسلام شريعة إلهية واحدة، واجبة التحكيم؛ لأنها حكم الله وحاكميته في هذه الأمة الخاتمة .

لكن . . هل يعنى حكم الله بحاكمية الشريعة الإسلامية الواحدة ، انتفاء الحاكمية البشرية في فقه الأحكام والفتاوى؟ أم أن وحدة الشريعة قد مثلت «الجامع الإلهي» في الشريعة ، الذي يتسع لحاكميات بشرية ، استخلفها الله \_ سبحانه وتعالى \_ لتتعدد أحكامها وفتاواها بتعدد وتنوع المصالح والوقائع والعادات والأعراف ، وما يقتضيه هذا التعدد والتنوع من تعددية في اجتهادات الحكام (الفضاة) والمفتين؟ .

إن تعدد الحاكميات البشرية في الأحكام واختلاف الاجتهادات الإنسانية في الفتاوي. وذلك في إطار كليات وحدود ومبادئ وقواعد الشريعة الإسلامية الواحدة \_حقيقة من حقائق الشرع الإسلامي التي لم يختلف عليها أحد من أهل العلم بالإسلام.

لكن لأن هذه القضية موضع رفض وإنكار من اعوام المقلدين ومن قطاع محسوب على الثقافة الإسلامية ينكرون وجود حاكمية بشرية في إطار حاكمية الشريعة الإثهبة، ومن ثم ينكرون تعددية الحاكميات الإسلامية، في إطار الشريعة الواحدة، احتاجت هذه القضية إلى تأصيل وتفصيل..

لقد بدأت شبهات هذا الفريق - في الثقافة الإسلامية - بصيحة الخوارج في معسكر على بن أبي طالب - إبان الفتنة - عندما صاحوا: الاحكم إلا شه، وهم يقصدون تحريم وتجريم حكم البشر في النزاع الذي ثار بين على ومعاوية حول مقتل عثمان بن عفان - رضى الله عن الجميع - فأقاموا تناقضًا بين حاكمية الله وحكمه وبين حاكمية الإنسان . . لكن الإمام على بن أبي طالب قد جلا هذه الشبهة عندما ميز بين حكم الله وقضائه وتشريعه ، الذي لا شريك له فيه ، وبين حاكمية البشر الذين استخلفهم الله لإقامة حاكميته . وخاصة في مناطق الفقه والاجتهاد التي لم تمسها النصوص قطعبة البوت والدلالة ؛ لأن الحاكمية الإنسانية هنا حتى وإن تعددت بتعدد الاجتهادات - هي مقتضى حكم الله باستخلاف الإنسان ليقيم حكم الله . .

جلا الإمام على هذه الشبهة عندما رد على صيحة الخوارج، فقال: "إنها كلمة حق يُراد بها باطل! . . نعم، إنه لا حكم إلا لله، ولكن هؤلاء يقولون: لا إمرة إلا لله! . . وإنه لاجد للناس من أمير بر" أو فاجر ... »(١)!

فالإنسان حاكم، وله حاكمية الخليفة، وحاكميته هذه هي حكم إلهي بدونها لا يتحقق حكم الله في الاستخلاف! . .

وفي عصرنا الحديث وجدت شبهة الخوارج تلك مكانا لها عند بعض الغلاة، من أهل الجمود والتقليد الذين النزعوا عبارات كتبها الأستاذ أبوالأعلى المودودي (١٣٢١ - ١٣٢٩هـ/ ١٩٧٩هـ/ ١٩٧٩هـ/ ١٩٧٩هـ/ ١٩٩٩هـ/ ١٩٧٩هـ/ وتقرير التناقض بين حاكمية الله وبين حاكمية الإنسان، ورفض إعطاء الخلافة والاستخلاف لونًا من الحاكمية في الأمور الاجتهادية . . انتزع هؤلاء الغلاة عبارات المودودي من سياقها، وتجاهلوا عبارات أخرى كثيرة له تضبط فكره في هذا الموضوع! . .

<sup>(</sup>١) (نهيج البلاغة) ص٦٥. طبعة دار الشعب. القاهرة.

لقد وقفوا عند قوله: اإن الأساس الذي ارتكزت عليه دعامة النظرية السياسية في الإسلام: أن تُنتَزَع جميع سلطات Powers الأمر والتشريع من أيدى البشر متفردين ومجتمعين ـ ولا يؤذن لأحد منهم أن ينفذ أمره في بشر مثله فيطيعوه، أو ليسن قانونًا لهم فينقادوا له ويتبعوه، فإن ذلك أمر مختص بالله وحده، لا يشاركه فيه أحد غيره. . فالخصائص الأولية للدولة State الإسلامية . . ثلاث:

١ ـ ليس لفرد أو أسرة أو طبقة أو حزب أو لسائر القاطنين في الدولة نصيب من
 الحاكمية ، فإن الحاكم الحقيقي هو الله ، والسلطة الحقيقية مختصة بذاته تعالى وحده ،
 والذين من دونه في هذه المعمورة إنما هم رعايا في سلطانه العظيم .

٢ ـ ليس ـ الأحد من دون الله ـ شيء من أمر التشريع، والمسلمون جميعًا ـ ولو كان
 بعضهم لبعض ظهيرًا ـ الا يستطيعون أن يشرعوا قانونًا .

٣\_إن الدولة الإسلامية لا يؤسس بنيانها إلا على ذلك القانون الذي جاء به النبى من عند ربه. . مهما تغيرت الظروف والأحوال(١).

لقد وقفوا عند هذا النص الموهم نفى الحاكمية بإطلاق عن الإنسان مطلق الإنسان و ونفى اقتضاء الخلافة والاستخلاف لأى لون من الحاكمية البشرية، في التقنين . . بل وحتى في التنفيذ!! .

وتجاهلوا النصوص الأخرى للمودودي، والتي قرر فيها للإنسان حاكمية بشرية، بحكم خلافته واستخلاف الله له . . وذلك من مثل قوله : «إن الحق تعالى وحده هو

 <sup>(</sup>١) (نظرية الإسلام السياسية) ص ٣١-٣١. ترجمة: چليل حسن الإصلاحي. طبعة بيروت-ضمن مجموعة-١٩٦٩م.

<sup>(</sup>٢) (تظرية الإسلام السياسية) ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) (الحكومة الإسلامية)ص ٦٥ . ترجمة: أحمد إدريش . طبعة القاهرة ١٩٧٧م.

الحاكم بذاته وأصله، وإن حكم سواه موهوب وعنوح النافي هنا يميز بين حاكمية الله الأصلية وبين حاكمية إنسانية موهوبة وعنوحة من الله خليفته الإنسان... ومن مثل قوله: الإن في الخلافة معنى الحاكمية والسلطان.. والإنسان في نظام العالم هو حاكم الأرض ، لكن حكمه لها ليس في ذاته وأصله، وإنما هو حكم منفوض إليه الأرض ، لكن حكمه لها ليس في ذاته وأصله، وإنما هو حكم منفوض إليه الله الكن حكمه له في أن الإنسان هو حاكم الأرض ابالاستخلاف عن الله، لإقامة حاكمية الله في العمران الإنساني.. ومن مثل قوله: إن الله القد حَولًا للمسلمين في الحكومة الإسلامية حاكمية شعبية مقيدة Limited Popalar المسلمين في الحكومة الإسلامية حاكمية شعبية مقيدة Soveregnty (٣)

بل لقد به المودودي على أن حاكمية الإنسان قد اتسعت وتتسع أمامها الميادين في الأحكام الإسلامية ... ميادين الجزئيات والتفاصيل التي تركها القرآن للاجتهاد، عندسا وقفت شريعته عند الكليات فالقرآن الكريم، ليس هو بكتاب الجزئيات، بل هو كتاب المبادئ والقواعد الكلية، ومهمته الحقيقية أن يعرض الأسس الفكرية والخلفية للنظام الإسلامي بوضوح. ثم يثبتها تثبيتًا قويًا بكلا الطريقتين: التدليل العقلي، والتحريض العاطفي. أما ما يتعلق بالصورة العملية للحياة الإسلامية فإنه لا يرشد الإنسان إليها بوضع قوانين وأنظمة تفصيلية. . بل إنه حدد الحدود الأساسية (١) فقط) وما لم يرد فيه نص شرعى وهو المجال الأوسع فلأهل الحل والعقد أن يجتهدوا في سن الأنظمة التي تحقق مصلحة الأمة بالمشورة المتبادلة. . على أن تكون منسجمة مع الإطار العام لأسس الشريعة (١).

وهكذا، تكفل الإمام على بن أبي طالب بالرد على الخوارج القدماء عندما نفوا الحاكمية عن الإنسان، متوهمين تعارضها مع حاكمية الله. . وتكفل المودودي بإيضاح أفكاره عن ذات القضية عندما أكد على وجود حاكمية إنسانية وبشرية، في المبادين الأوسع من الأحكام الإسلامية، وحيثما ترك الأمر دون نص شرعي قطعي الدلالة والشهوت. ففي كل هذه المبادين تقوم الحاكمية الإنسانية التي قد تتعدد بتعدد

<sup>(</sup>١) المرجع الساش، ص ٨٢.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) (نظرية الإسلام السياسية) ص ٣٤، ٣٥. و(الإسلام والمدنية الحديثة) ص ٣٦ طبعة القاهرة ٩٧٨ م.

<sup>(</sup>٤) (المبادئ الأساسية لفهم القرأن) ص ٢٢ . ترجمة : خليل أحمد الحامدي . طبعة الكويت ١٩٧١م .

<sup>(</sup>٥) (الإسلام والمدنية الحديثة) ص٠٤.

الاجتهادات، لتنهض بتحقيق حكم الإنسان المستخلف عن الله في إقامة العمران، وثنزيل حكم الله على وقائع هذا العمران. وهو المودودي قد تكفل عندما حدد فكره بالرد على الغلاة المعاصرين الذين استندوا في نفى الحاكميات الإنسانية إلى نص من نصوصه انتزعوه من السياق، متجاهلين غيره من النصوص التي ضبطت وتضبط فكر الرجل في هذا الموضوع! . .

#### 松 袋 袋

إن حكم الشريعة - حتى عندما يرد في نص قطعى الدلالة والثبوت ـ فإنه لا يمنع التعددية في فقه النص وفهمه، ومن ثم التعددية في استنباط الحكم من هذا النص، والتعددية في نظام الصياغة لهذا الحكم صياغة قانونية . . وذلك فضلاً عن التعددية في كيفية تنزيل هذا الحكم ـ بعد فهمه . . واستنباطه . . وصياغته ـ على الوقائع والحالات خصوصاً عندما تكون هذه الوقائع ـ كما هو الغالب فيها ـ مختلفة بالحتلاف المصائح والعادات والأعراف ومتغيرات الزمان والمكان .

أما إذا كان النص الشرعى ظنى الثبوت، أو ظنى الدلالة، أو ظنيًا في الثبوت والدلالة معًا، فإن اختلاف الأفهام، وتعدد الاجتهادات، وتنوع الأحكام المستنبطة منه تتسع فيها وأمامها الميادين والآفاق. .

وكذلك الحال عندما يكون النص مصدرا لمبدأ أو قاعدة أو فلسفة تشريع، فإن الاجشهادات تتنوع وتختلف فيما يستنبط من هذا المبدأ وهذه القاعدة وهذه الفلسفة التشريعية من الأحكام. . يختلف هذا الأمر ويتعدد ويتنوع باختلاف الاجتهادات، في الزمن الواحد، والواقع المتحد، فضلاً عن الأزمنة المتفاوتة والوقائع المختلفة . .

وإذا كان الإنسان هو المستخلف عن الله في نقه حاكمية الشريعة الإلهية، ومن ثم في تقعيدها وتقنينها وتطبيقها . . حتى لقد قال الإمام ابن حزم الأندلسي (٣٨٤\_٣٥٥هـ/ ٩٩٤ ـ ١٠٦٤م) عبارته الجامعة وكلمته البالغة، في تقرير الحاكمية للإنسان المستخلف: (إن من حكم الله أن يجعل الحكم لغير الله) (١٠)! فإن وجود حاكميات

 <sup>(</sup>۱) ابن حنزم (المفاضلة بين الصحابة) ص٦٦ ـ وانتص في ٥٠ مصطفى حديق (نظام الخلافة في انفكر الإسلامي) ص١٧١ ، طبعة دار الدعوة ـ الإسكندرية ،

بشرية متعددة، في إطار حاكمية الشريعة الإلهية الواحدة، وذلك بتعدد الاجتهادات فيما يرد فيه الاجتهاد، هي إحدى حقائق الشرع الإلهي والفقه الإسلامي في هذا الميدان...

إن الإسلام لا يعرف "البابوية" التي تحصر الرأى في واحد معصوم تتحول كلمته إلى شرع إلهي مقدس، دون كلمات الآخرين.. والإسلام عندما تحدث كتابه الكريم عن الصغوة المختصة بفقه الأحكام والاجتهاد في الشريعة، فتح باب هذه الصفوة لكل من يحصل مستواها العلمي ﴿ وما كان المؤمنون لينفروا كافة فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقهوا في الدين وليندروا قومهم إذا رجعوا إليهم لعلهم يحدرون (١٢١) ﴿ التوبة: ١٢٢] ﴿ فلا يتدبرون الله لوجدوا فيه اختلافا [التوبة: ١٢٢] ﴿ فلا يتدبرون الأمن أو الخوف أذاعوا به ولو ردوه إلى الرسول وإلى أولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه منهم ﴾ [النساء: ١٨٨، ٨٦] . . ففي الفقه والفقهاء تعددية في (أولى الأمر) العلماء دون احتكار أو كهانة أو عصمة تلغى الاختلاف والاجتهادات، فلا عصمة لغبر الرسول يراث فيما يبلغ عن الله!

ولقد بدأ تاريخ هذه الحقيقة من حقائق التشريع الإسلامي والشريعة الإسلامية -فكرًا وتطبيقًا منذ عصر النبوة، وفي ظلال الوحى، بتوجيه من المعصوم ( الله في فحتى في ذلك العصر لم يحتكر الوحى - وهو الذي ينزل بحاكمية الشريعة الإلهية الواحدة - الحاكمية، وإثما تقررت ومورست حاكمية الإنسان، المؤسسة على الاجتهاد، تحقيقًا لأمانة الاستخلاف التي حملها الإنسان. . تقررت ومورست الحاكمية الإنسانية في ظلال توالى نزول وحى السماء! . .

فلقد كان من وصايا رسول الله يَنَا لا أمراء الجيوش، إذا هم فتحوا حصنًا من الخصون، وفاوضوا أهله على المعاهدة والصلح، ألا ينتظروا تفصيل الحاكمية الإلهية لبنود تلك المعاهدات ونصوص تلك المصالحات على النحو الذي نراه في أسفار التوراة في حروب العبرانيين وإنما اشتهرت وصايا الرسول لأمراء الجيوش بالاجتهاد الذي يصوغ حكمهم هم، وحاكميتهم هم. . فلقد روى في الحديث الشريف أنه بين كان إذا أمر أميرًا على جيش أو سرية أوصاه: فإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن

تنزلهم على حكم الله ، فلا تنزلهم على حكم الله ، ولكن أنزلهم على حكمك ، فإنك لا تدرى أتصيب حكم الله فيهم أم لا الله (١٠) :

فهو أمر بالاجتهاد الذي يشمر حكمًا إنسانيًا وحاكمية بشرية . تتعدد بتعدد الحاكمين المجتهدين . . وأمر بالتمييز بين الحاكمية الإلهية الواحدة وبين الحاكميات البشرية المتعددة بتعدد الاجتهادات . . وبذلك ومنذ ذلك التاريخ ـ تأسست في التشريع الإسلامي تعددية الحاكميات الإسلامية في إطار الشريعة الإلهية الواحدة .

#### 하는 가는 사람

وهذه التعددية في الحاكميات البشرية ـ في إطار وحدة الشريعة ـ تتبدي أكثر ما تتبدي في "السياسة الشرعبة" التي هي تدابير إسلامية وفقه إسلامي، تحكمها قواعد الموازنة بين المصالح والمفاسد، والتي لم تردفيها حدود ثوابت؛ لخروجها من دائرة الثوانت إلى دائرة المتغيرات، وخروجها من باب أولى عن دائرة أصول الاعتقاد، فإذا كانت الشريعة الإلهية الواحدة التي هي "وضع إلهي ثابت" قد فصلت في شئون العبادات، وفي ترابت المعاملات، وفي منظومة القيم، فإنها قد تركت أغلب تفاصيل وجزايات وستغيرات المعاملات الدنيوية للاجتهاد الإسلامي، وفقه الفروع، فتعددت فيه حاكميات الحاكمين والفقهاء والمفتين. . ووجدنا الأمر مستقراً على استبعاد الإمامة ـ الخلافة والدولة .. " والتدابير السياسية لشتون العمران من إطار العقائد، التي يكون معيار الخلاف فيها "الإيمان" و"الكفر» وتصنيفها في إطار "الفروع" التي تتعدد فيها الاجتهادات، ويكون " معيار الاختلاف فيها "الصواب" و"الخطأ" \_ وفي الأول آجران وفي الثاني أجرا . . . ورأينا حجة الإسلام الغزالي يقول: «إن نظرية الإمامة ليست من المهمات، ونيست من في المعقولات فيها، بل من الفقهيات (الفروع)(٢) والنظريات قسمان: قسم يتعلق بأصول القواعد، وقسم يتعلق بالفروع . . وأصول الإيمان ثلاثة: الإيمان بالله، وبرسله، وباليوم الأخر، وما عداها فروع . . والخطأ في أصل الإمامة وتعيُّنها وشروطها وما يتعلق بها \_ (أي في جماع الدولة والسياسة) \_ لا يوجب شيء منه التكفير "'" ! .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والترمذي والنسائي وأبو داود وابن ماجه والدارمي والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص ١٣٤ . طبعة الڤاهرة ـ مكتبة صبيح ـ ضمن مجموعة ـ يدون تاريخ

<sup>(</sup>٣) (فيصل النفرقة بين الإسلام والرندقة) ص ١٥.

ووجدنا إمام الحرمين : الجويني (١٩٥ عـ ٤٧٨هـ/ ١٠٢٨ \_ ١٠٨٥م) يفول "إن الكلام في الإمامة ليس من أصول الاعتقاد" (١)

ووجدنا عضد الدين الإيجى (٧٥٦ هـ / ١٣٥٥م) والجرجاني - الشريف - (٧٤٠ مـ / ١٣٥٥م) والجرجاني - الشريف - (٧٤٠ مـ ٨١٦ هـ / ١٣٤٠ م) يقولان: إن الإمامة ليست من أصول الديانات والعقائد، يل هي من الفروع المتعلقة بأفعال المكلفين ٢١٥١. ويتقق الشهرستاني (٤٧٩ مـ ٥٤٨ مـ / ١٠٨٦ م. ١٠٨٦م) مع كل هؤلاء الأئمة، فيقول: إن الإمامة ليست من أصول الاعتقاد» ٢٠٠٠.

أما ابن خلدون (٧٣٢\_٨٠٨هـ/ ١٣٣٢\_١٤٠٦م) فإنه يرفض أن تكون االإمامة من أركان الدين؛ لأنها من المصالح العامة المفوضة إلى نظر الخلق ا(٤).

فالسياسة والتدابير العمرانية، والدولة من ميادين الاجتهاد- "المصالح العامة المفوضة إلى نظر الخلق" ـ والتي تتعدد فيها الاجتهادات والأحكام والحاكميات، بإطار حاكمية الشريعة الإلهية الواحدة.

ولا يحسبن أحد أن هذا الموقف قد كان غريبا أو بعيداً عن اجتهادات أثمة التيار السلفى في تراثنا الفكرى، بل إن الذي لا يدركه الكثيرون أن عبقرية أئمة هذا التياد تتجلى أكثر ما تنجلى في حقل الفكر السباسى. ولهذا فليس غريبا أن نجد ابن القيم 1791 ــ ١٥٧٥ ــ ١٣٥٠ ) يميز في الأحكام بين الخاص بالمتغيرات، والتي تتعدد فيها الأحكام والحاكمية، وبين الخاص بالثوابت، والتي تتمثل فيها حاكمية الشريعة الإلهية الواحدة، فيقول: إن الأحكام نوعان:

نوع: لا يتغير عن حالة واحدة هو عليها: لا بحسب الأزمنة ولا الأمكنة ولا اجتهاد الأئمة، كوجوب الواجبات، وتحريم المحرمات، والحدود المقدرة بالشرع على الجرائم، ونحو ذلك، فهذا لا يتطرق إليه تغيير ولا اجتهاد يخالف مع ما وضع عليه.

<sup>(</sup>١١/ (الإرشاد) ص ١١٠ طبعة القاهرة ١٥٠ أم.

<sup>(</sup>٢) (شرح المواقف) ج٣ ص ٢٦١. طبع القاهرة ١٩٥١م.

<sup>(</sup>٣) (نهاية الإقدام) ص ٤٧٨ . تحقيق: ألفريد جيوم . طبعة مصورة، بدون تاريخ أو مكان للطبع .

<sup>(</sup>٤) (المقدمة) ص١٦٨ . طبعة القاهزة ١٣٢٢هـ.

والنوع الثاني: ما يتغير بحسب اقتضاء المصلحة له زمانًا ومكانًا وحالاً، كمقادير التعزيرات وأجناسها وصفاتها \_ (وهي المساحة الأوسع في التشريع) \_ فإن الشارع يتنوع فيها بحسب المصلحة .

وهذا باب واسع، اشتبه فيه على كثير من الناس الأحكام الثابتة اللازمة التي لا تتغير، بالتعزيزات التابعة للمصالح وجودًا وعدمًا. . ، ١١٠٠

فأغلب الأحكام الشرعية تتعدد فيها الحاكميات! . .

بل إن في هذا الفهم لدور الحاكميات الإسلامية \_ في إطار حاكمية الشريعة الإلهية \_ الحل لذلك الخلاف المتوهم بين النص وبين المصلحة في التشريع الإسلامي . . وهذا الحل هو الذي نبه عليه الشيخ محمد مصطفى شلبي \_ عندما قسم المصلحة باعتبار الثبات ، والتغير \_ إلى قسمين:

أولهما: المصلحة المتغيرة بتغير الزمان والبيئات والأشخاص.. وهذه هي المصلحة التي تُقدم على النص والإجماع، في أبواب المعاملات والعادات، وذلك لتعلقها بالمصالح غير الثابتة، التي يلحقها التغيير والتبديل حسب الأزمان والبيئات والأحوال.

وثانيهما: المصلحة الثابتة على مدى الأيام ، وهي في أبواب العبادات وحدها. . والنص والإجماع فيها يقدمان على المصلحة (٢٠). .

وهكذا تجتمع تيارات الفكر الاجتهادي الإسلامي منذ عصر النبوة وحتى عصرنا الراهن على تعدد الأحكام والحاكميات في إطار الشريعة الإلهية الواحدة، عندما تتعلق هذه الحاكميات والأحكام بالاجتهاد في ميادين المعاملات والمتغيرات التي تتعدد أحكامها بتغاير المصالح والعادات والأعراف عبر الزمان والمكان.

告 告 倍

 <sup>(1)</sup> ه. جمال الدين عطية (النظرية العامة للشريعة الإسلامية) ص ٤٧ ـ ونص ابن القيم في كتابه (إغاثة اللهقان) ج١ ص٣٤٦، ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) (النظرية العامة للشريعة الإسلامية) ض ١١٦.

وهذه الأحكام التي قد تنعدد بتعدد اجتهادات الحاكمين ـ (القضاة . والفقهاء المجتهدين) ـ ليست معزولة عن المصدر الشرعى (الشارع) ـ والتكييف الإلهى . . بل إنها قد عُدت ـ في الأصول الإسلامية ـ من "أحكام الله"، دون أن يضفى ذلك التوصيف على المجتهدين فيها عصمة أو كهانة ؛ لأنها اجتهاداتهم وليست تنزيلاً ، وهي حكم الله في حقهم، يجب التزامهم به! . .

وإذا كان البعض يتردد فيتحرج من أن يعطى لبشر صفة «الإنشاء» للأحكام، مفضلا القول بأن الإنسان يشرع «ابتناء»، أما منشئ الأحكام ومبتديها فهو الله وحده... فإن هذا التردد والتحرج لم يعرفه الأصوليون القدماء، الذين أدركوا دور الإنسان المجتهد في ابتناء وإنشاء الأحكام في إطار حاكمية الشريعة الإلهية ومبادئها وحدودها وقواعدها، فله في هذا الإطار - إنشاء» و «ابتناء بحكم الاستخلاف الإلهي!..

ولقد أفاض في هذا البحث الهام بل البالغ الأهمية - الإمام الأصولي الفقيه شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي (١٨٤ه/ ١٢٨٥م) في كتابه النفيس (الإحكام في تمبيز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام). . والذي وضعه في صورة أسئلة - مثلت مشكلات فكرية - وإجابات . . وذلك عندما قال:

السؤال الأول: ما حقيقة الحكم الذي يقع للحاكم ويمتنع نقضه؟

جوابه : إنه إنشاء إطلاق أو إلزام في مسائل الاجتهاد المتقارب فيما يقع فيه النزاع للصالح الدنياه .

السؤال الثانى: كيف يمكن أن يُقال: إن الله تعالى جعل لأحد أن ينشئ حكمًا على العباد؟ وهل ينشئ الأحكام إلا الله تعالى؟ فهل لهذا اظار وقع فى الشريعة أو ما يؤنس هذا المكان ويوضحه؟

جوابه: لا غرو في ذلك ولا نكبر، بل الله تعالى قرر الواجبات والمتدوبات والمتدوبات والمتدوبات والمحرمات والمكروهات والمباحبات على لسان نبيه على . . ومع ذلك قرر في أصل شريعته أن للمكلف أن ينشئ الوجوب فيما ليس بواجب في أصل الشرع فينقل (بالنذر) . أي مندوب شاء فيجعله واجبا عليه . وقرر الله ـ تعالى ـ الإنشاء للمكلف في صورة أخرى . . وهي إنشاء الأسباب فيما وكل إنشاء سببيته إلى المكلف . . فله أن

ينشئ السببية في المندوبات والواجبات والمحرمات والمكروهات والمباحات وما ليس فيه حكم شرعى البتة . . فينشئ السبب ويعلق عليه الحكم ، فدخول الدار مثلا لم يجعله الشرع - في أصل الشريعة - سببًا لطلاق إمرأة أحد . . ومن شاء جعله سببًا لذلك . . وإذا تقرر أن الله تعالى جعل لكل مكلف - وإن كان عاميًا جاهلاً - الإنشاء في الشريعة لغير ضرورة ، فأولى أن يجعل الإنشاء للحكام - (القضاة) - مع علمهم وجلالتهم لضرورة درء العناد، ودفع الفساد . . وإبطال الخصومة . . والدليل على ذلك هو الإجماع من الأثمة قاطبة أن حكم الله تعالى : ما حكم به الحاكم في مسائل الاجتهاد . . وهذا وأن ذلك الحكم يجب اتباعه على جميع الأمة، ويحرم على كل أحد نقضه . . وهذا الشيء نشأ بعد حكم الحاكم لا قبله ؛ لأن الواقعة كانت قبل هذا قابلة لجميع الأقوال ، ولأنواع النقوض والمخالفات . ولا نعني بالإنشاء إلا هذا القدر » .

السؤال الثالث»: هل لما ذكرته مثال في الوجود غير ما ذكرته، يحصل التأنيس به والإيضاح؟

جوابه: مثال الحاكم\_(القاضي)\_والمفتى، مع الله تعالى\_ولله المثل الأعلى\_مثال قاصى القضاة بولى شخصين، أحدهما نائبه في الحكم، والآخر ترجمان بينه ويبن الأعاجم.

فالترجمان يجب عليه اتباع الحروف والكلمات الصادرة عن الحاكم . . كما يجب على المفتي اتباع الأدلة بعد استقرائها .

ونائب الحاكم في الحكم ينشئ من إلزام الناس وإبطال الإلزام عنهم ما لم يقوره مستنيبه الذي هو القاضى الأصلى، فهو متبع لمستنيبه من وجه أنه فوض له ذلك وقد امتثل، وغير متبع له من وجه أن الذي صدر منه من الإلزام لم يتقدم مثله في هذه الواقعة من مستنيبه، بل هو أصل فيه. ، فالحاكم - مع الله - عتثل في كونه فوض إليه ذلك، فيفعله بشروطه، وهو منشئ؛ لأن الذي حكم به تَعَيَّن، وتعَيَّنُه لم يكن مقررًا في الشريعة، وليس إنشاؤه لأجل الأدلة التي تُعتَمَد في الفتاوى؛ لأن الأدلة يجب فيها السريعة، وهاهنا له أن يحكم بأحد القولين المستويين على غير ترجيح ولا معرفة بأدلة القولين إجماعًا، بل الحاكم يتبع الحجاج، والمفتى يتبع الأدلة؛ (1).

<sup>(1)</sup> القرافي االإحكام في ثبير الفتاوي عن الأحكام ونصرفات الفاضي والإمام) ص ٢٠ ـ ٢٩ ـ ٣٠ عشيق الشيخ عبدالفتاح أبوغدة . طبعة حلب سنة ١٩٦٧م

قالحكام المجتهدون. (قضاة وفقهاء مشرعين) لهم بحكم الاستخلاف إلىشاء الأحكام الملزمة، والتي تُعَدُّ في حقهم وفي حق من تلزمهم الحكامًا للها؛ لأنها صادرة عن استخلفهم الله للاجتهاد والحكم في إطار الشريعة الإلهبية . . وتظل سع ذلك أحكامهم هذه اجتهادات غير معصومة ، تتميز في ذلك عن الشرع الإلهي المعصوم! . .

وهنا\_ ويهذه القاعدة\_ تتأسس وتتسع للتعددية في الحاكميات ميادين وأفاق. .

#### 學 拳 你

وهذه الحاكميات المتعددة التي تحدث عنها القرافي بالنسبة للأحكام - في إطار الشريعة الإلهية الواحدية - نجد الإمام الشاطبي (٧٩٠ هـ/ ١٣٨٨م) يقررها للمفنين في الإفتاء...

صحيح أن «الشارع» بإطلاق هو الله ـ سبحانه وتعالى ـ ولذلك يقرر الشاطبى أن المفتى هو «شارع» بالاستخلاف، بوجه من الوجوه هو «شارع» عندما يكون مستنبطا للأحكام والفتاوى، لا مجرد ناقل ومبلغ؛ لأنه فى الاستنباط «شارع» بالاستخلاف عن الشارع بإطلاق وإذا كان الإفتاء النقلى لا تعددية فيه، فإن الإفتاء الاستنباطى فيه تعددية، فى إطار وحدة الشريعة الإلهية . . بل وفيه «إنشاء للأحكام»! . . ينبه الشاطبي على هذه الحقيقة من حقائق الأصول الإسلامية، فيقول «إن المفتى شارع من وجه: لأن ما يبلغه من الشريعة إما منقول عن صاحبها وإما مستنبط من المنقول» وإنشاء وجه: لأن ما يبلغه من الشريعة إما منقول عن صاحبها وإما مستنبط من المنقول» الأحكام إنما هو للشارع، فإذا كان للمجتهد إنشاء الأحكام بحسب نظره واجتهاده فهو الأحكام إنما هو للشارع، فإذا كان للمجتهد إنشاء الأحكام بحسب نظره واجتهاده فهو التحقيق، بل القسم الذي هو فيه مبلغ لا بد من نظره فيه من جهة فهم المعاني من الألفاظ الشرعية، ومن جهة تحقيق مناطها وتنزيلها على الأحكام، وكلا الأمرين راجع اليه فيها، فقد قام مقام الشارع أيضاً في هذه المعنى، وقد جاء في الحديث: «إن من قرأ اليو قيها، فقد قام مقام الشارع أيضاً في هذه المعنى، وقد جاء في الحديث: «إن من قرأ القرآن فقد أدرجت النبوة بين جنبيه» (۱).

<sup>(</sup>١) (المرافقات) ج٤ ص ١٦٣.

فبهذا الاستخلاف تثعدد الأحكام الشرعية بتعدد الاجتهادات والاستنباطات.

وإذا كنان حكم الحناكم ـ (القناضي) ـ يقطع الخنلاف في الأحكام، فبإنه الآيقطع الخلاف في الأحكام، فبإنه الآيقطع الخلاف في الخلاف في الخلاف في القواعد والأصول . . إذ لا قضاء في المدارك (الحجج والأدلة) ـ وإنما القضاء في منازعات المصالح الدنيوية . . المناف .

وهكذا يظل باب التعددية مفتوحا ، حتى بعد صدور الفتاوي والأحكام! . . إذ لا قضاء في «المدارك» ولا في «قواعد الشريعة وأصول الفقه» ـ كما يقول القرافي . .

هذا إلى ألوان أخرى من التعددية في الفتاوي، وذلك من مثل:

"تغير الفشوى واختلافها بحسب تغير الأزمنة والأمكنة والأحوال والنيات والعوائد. . ا(٢).

وتغير الفتوى بحسب عادات وأعراف واصطلاحات بلد المُستَفْتي . . (") وتغير الفتوى بحسب مذهب المُستَفَتي . . وليس مذهب المفتى(٤)

وتغير الفتوى بحسب حال المُستَفْتى ودرجته فى الورع والتقوى . . "فإذا عُرفت درجة المُستَفْتى فى الورع ، فإنه يُفتى عما تقتضيه مرتبته فيه ، كما يُحكَى عن أحمد بن حنبل أن امرأة سألته عن الغَزُل بضوء مشاعل السلطان؟! فسألها: من أنت؟! فقالت أخت بشر الحافى (١٥٠ ـ ٢٢٧هـ/ ٢٧٧ ـ ٨٥١م) ـ (وهو من أكابر الصوفية) فأفتاها أحمد بن حنبل بترك الغزل فى ضوء مشاعل السلطان (٥٠٠ الغرال فى حق العامة قد يكون خلاف الأولى فى حق الخاصة ، وحسنات الأبرار سيئات المقربين!! . .

إلى غير ذلك من ألوان التعددية في الإفتاء. .

<sup>(</sup>١) (الإحكام في تنييز الفتاوي عن الأحكام) ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن القيم (إعلام الموقعين) ج٣ ص ٣-٥٨ وهو عنوان باب عقده ابن القيم لهذا الموضوع.

<sup>(</sup>٣) (الإحكام في تبييز الفتاري عن الأحكام) ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، عن ٢٢١.

<sup>(</sup>٥) (الموافقات) ج٤ ص ١٦١ ، ١٦٢ .

فهذه الأحكام المتعددة بتعدد اجتهادات الحكام، هي حاكميات إنسانية وبشرية متعددة في إطار الحاكمية الواحدة للشريعة الإلهية \_ يصل التفعيد الإسلامي للتعددية فيها إلى اعتبارها جميعًا "أحكام الله في حق الذين اجتهدوا فيها . وبعبارة القرافي : ففإن الأمة مجمعة على أن المجتهد إذا أداه اجتهاده إلى حكم، فهو حكم الله في حقه وحق من قلده إذا قام به سيبه . . ونقول لمن له أهلية الاجتهاد : حكم الله تعالى عليك أن تجتهد وتنظر في أدلة الشريعة ومصادرها ومواردها، فأي شيء غلب على ظنك فهو حكم الله تعالى في حقك وحق من قلنك الما

وأخيراً ، هناك التعددية في مصادر تشريع الأحكام . . ففيها االكتاب و السنة ا و االإجماع ا . . ولكل مصدر مرتبة تنعكس على التعددية في فقه الأحكام . .

ثم الكتاب المنه المحكم ومنه المتشابه. . و السنة المنها ما جماء ابيانًا لله في الكتاب الكتاب المنها ما شرعت وفق اقواعد الكتاب الما لم يرد ظاهرًا في الكتاب الإنهومنها سنة العادة وسنة العبادة العبادة العبادة العبادة العبادة المنها سنة البيان النبوى للبلاغ القرآني، وهي دين داخل في البلاغ الإلهي، وتشريع ملزم للكافة مباشرة، في كل زمان ومكان. . ومنها سنة غير تشريعية ، وهي الاجتهادات النبوية في المتغيرات الدنبوية قضاء في المنازعات أو سياسة للدولة وهو مبحث هام والمياسة للدولة وهو مبحث هام والذاب عن عوام المثقفين المسلمين فلقد اهتم به المتميزون من علماء الأصول! (٣).

هكذا تعددت الأحكام والحاكميات في إطار الحاكمية الواحدة للشريعة الإلهية . ، وتمايزت وتعددت الفتاوي واختلفت وتنوعت ؛ استنباطًا من الشريعة الواحدة . . وتمايزت المذاهب الفقهية ، بل وتعددت الاجتهادات داخل المذهب الواحد، في العصر الواحد والمكان الواحد فضلاً عن تعددها عبر الزمان والمكان . . متى لقد رأينا التعددية ملحوظة في اجتهادات المجتهد الواحد، عندما تختلف رؤاه أو الوقائع التي ينزل عليها الأحكام

كل هذه الألوان من التعددية \_ ومثلها كثير \_ في إطار الشريعة الإسلامية الواحدة، التي هي وضع إلهي ثابت، عبر الزمان والمكان! .

<sup>(</sup>١) (الإحكام في تميز الفتاوي عن الأحكام) ص ٢١٩، ٢٢٣

<sup>(</sup>٢) الشافعي (الرسالة) ص ٢١، ٢٢، وإبن القيم (الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: (الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام) ص ٨٦ ـ ٩١. و(حجة الله البالغة) ج ا ص ١٢٩ ـ ١٢٩ .

# إيمان واحد .. وحقيقة واحدة وتعددية في مراتب التصديق ومستويات الخطاب والمخاطبين

الإيمان: تصديق قلبي جازم، لا تردد فيه، يبلغ مرتبة اليفين. . ونقيض الإيمان هو الكفر الذي هو الجحود والإنكار والتكديب للرسول إين في شيء مما جاء به . . بينما الإيمان هو تصديقه في جميع ما جاء به (١) . .

ووحدة الإيمان حقيقة نابعة من وحدة ما يؤمن ويصدق به المؤمن : إله واحد، ودين واحد، جاءنا من مصدر معصوم .

لكن هذا الإيمان الواحد هو ميدان للتعددية في سبل تحصيله . . وفي مراتب التأويل ودرجات الوجود لحقائقه وعقائده . . وفي مواضع وجود هذه الحقائق والعقائد . . وفي مراتب ودرجات القبول والرفض لهذا الإيمان . . إلى آخر ألوان التعددية القائمة في ميدان الإيمان الواحد . .

فوحدة الإيسان لا تعنى وحدة السبل والوسنائل والأثبات التي يسلكها المؤمن لتحصيل هذا الإيسان الواحد. . فمن الناس من يُحصَّل الإيسان بالبرهان الجامع لكل شروط البرهنة التي تعارف عليها حكماء صناعة البرهان . . ومنهم من يحصله بالأدلة الكلامية البنية عنى المسلمات الشائعة والمشهورة . . وهناك من يُحصَّل الإيسان بالأدلة

<sup>(</sup>١) انظر: أبو حامد الغزالي (إلجاء العوام عن علم الكلام) ص ٢٩٤. و(فيصل التفرقة بين الإسلام والزيدقة) ص8.

الوعظية والخطابية . . وهناك طريق السماع بمن حسن فيه الاعتفاد . . وهناك الإيمان بما يُلقى في القلب محفوفًا بالقرائن المركبة لصادقه . . وهناك التصديق بما يوافق الطباع . .

آى أننا منى تحصيل الإيمان الواحد ـ بإزاء ست طرق وأليات وسبل لتحصيله ، الأمر الذي يجعلنا حيال تعددية في مراتب هذا الإيمان الواحد في قلوب المؤمنين وبعبارة حجة الإسلام الغزالي: فإن التصفيق الجازم بما أخبر به الرسول في ـ أى الإيمان ـ إنما البحضل على ست مراتب :

الأولى: وهي أقصاها: ما يحصل بالبرهان المستقصى، المستوفى شروطه، المحرر أصوله ومقدماته درجة درجة كلمة كلمة، حتى لا يبقى مجال احتمال وتحكن التباس، وذلك هو الغاية القصوى، وربما يتفق ذلك في كل عصر لواحد أو اثنين ممن ينتهى إلى تلك المرتبة، وقد يخلو العصر عنه، ولو كانت النجاة مقضورة على مثل تلك المعرفة لقلت النجاة وقل الناجون.

الثانية: أن يحصل بالأدلة الوهمية الكلامية المبنية على أمور مسلمة مصدق بها لإشهارها بين أكابر العلماء، وشناعة إنكارها، ونفرة النفوس عن إبداء المراء فيها. وهذا الجنس أيضا يفيد في بعض الأمور، وفي حق بعض الناس تصديفًا جازمًا بحيث لا يشعر صاحبه بإمكان خلافه أصلا.

الثالثة: أن يحصل النصديق بالأدلة الخطابية، أعنى القدرة التي جرت العادة . باستعمالها في المحاورات والمخاطبات الجارية في العادات. وذلك يفيد في حق الأكثرين تصديقا ببادئ الرأى وسابق الفهم إن لم يكن الباطن مشحونًا بالتعصب وبرسوخ اعتقاد على خلاف مقتضى الدليل . . وأكثر أدلة القرآن من هذا الجنس الله الله المناس المناس المناس المناس المناس المناس المناس الشرآن من هذا الجنس المناس المنا

الرابعة: التصديق لمجرد السماع من حَسن الاعتقاد فيه بسبب كثرة ثناء الخلق عليه.

<sup>(</sup>۱) وذلك الأن القرآن موجه إلى العالمين، لا إلى أحاد من العالاسفة والحكماء، ثم هو مشتمل على المتشابه الدى يستحث أصحاب العقول وصناع المرهان على النظر العقلي والتدبر الفلسفي، الإدراك حقائق الإيماد بم هو أعلى من سبيل الأدلة الحطابية في فهو مشتمل ـ كما يقول ابن رشد ـ على جميع طرق التصديق اللوجودة لجميع النباس، الطمرق الشتركة لتعليم أكثر الناس، والخاصة؟. (فصل المقال) ص ١٤٠

المرتبة الخامسة: التصديق الذي يسبق إليه القلب عند سماع الشيء سع قرائن أحوال لا تفيد القطع عند المحقق، ولكن يلقى في قلب العوام اعتقادًا جازمًا، كما إذا سمع بالتوانر مرض رئيس البلد، ثم ارتفع صراخ وعويل من داره، ثم يسمع من أحد غلمانه أنه قد مات، اعتقد العامى جزمًا أنه مات.

المرتبة السادسة: أن يسمع القول فيناسب طبعه وأخلاقه فيبادر إلى التصديق لمجرد موافقته لطبعه، لا من حسن اعتقاده في قائله، ولا من قرينة تشهد له، لكن تناسبة ما في طباعه، فالحريص على موت عدوه وقتله وعزله يصدق جميع ذلك بأدنى إرجاف، ويستمر على اعتقاده جازمًا، ولو أخبر بذلك في حق صديقه، أو بشيء يخالف شهوته وهواه توقف فيه أو أباه كل الإباء. وهذه أضعف التصديقات وأدنى الدرجات "".

وهكذا لم تمنع وحدة الإيمان تعدد سبل ومراثب وأنواع التحصيل والاكتساب للتصديق بهذا الإيمان الواحد. وهناك زاوبة أخرى للتعددية في ميدان الإيمان الواحد. وذلك باعتبار تعدد مراتب التصور للإيمان، تبعًا لتعدد مراتب التأويل لوجود ما نصدق ونؤمن به، مما أخبرنا عنه الرسول را الله . .

فالإيمان الواحد: هو التصديق الجازم بجميع ما أخبرنا به الرسول. . أما صورة وجود هذا الذي أخبرنا عنه فإنها تتعدد بتعدد مراتب التأويل لهذا الوجود . . فالوحدة هي في التصديق بوجود ما أخبرنا به المعصوم، والتعددية هي في صورة وجود هذا الموجود، .

وبعبارة الإمام الغزائي ـ وهو أفضل من وضع لهذه القضايا المعالم النظرية ـ فإن «التصديق، حقيقته الاعتراف بوجود ما أخبرنا الرسول عن وجوده ، إلا أن للوجود خمس مراتب: ذاتي، وحسى، وخيالي، وعقلي، وشبهي، فمن اعترف بوجود ما أخبر الرسول على عن وجوده بوجه من هذه الوجود الخمسة فليس بمكذب على الإطلاق.

أما الوجود الذاتي: فهو الوجود الحقيقي الثابت تحارج الحس والعقل، والكن يأخذ الحس والعقل عنه صورة فيسمَّى أخذه إدراكًا، وهذا كوجود السموات والأرض

<sup>(</sup>١) (إلجام العوام عن عِلم الكلام) ص ٢٩٤\_٢٩٧.

والحيوان والنبات، وهو ظاهر ، بل هو المعروف الذي لا يعرف الأكثرون للوجود معنى سواه.

وأما الوجود الحسى: فهو ما يتمثل في القوة الباصرة من العين. كا لا وجود له حارج العين، فيكون موجوداً في الحس ويختص به الحاس و لا يشاركه غيره، وذلك كما يشاهده المريض المتيقظ، إذ قد تتمثل له صورة و لا وجود لها خارج حسه، حتى يشاهدها كما يشاهد سائر الموجودات الخارجة عن حسه، بل قد تتمثل للانبياء والأولياء في البقظة والصحة صورة جميلة محاكية لحوامر الملائكة وينتهى البهم الوحى والإلهام بواسطتها فيتلقون من أمر الغيب في البقظة ما يتلقاه غيرهم في النوم، وذلك لشدة صفاء باطنهم، كما قال تعالى ﴿ فعثل لها بشرا سويا ﴾ غيرهم في النوم، وذلك لشدة صفاء باطنهم، كما قال تعالى ﴿ فعثل لها بشرا سويا ﴾ أسريم: ١٧]. فإن كنت لا تصدق به فصدق عينك، فإنك تأخذ قبسا من نار كأنه نقطة ثم عمركه بسرعة حركة مستديرة فتراه دائرة ثم تحركه بسرعة حركة مستديرة فتراه دائرة عن النار، والدائرة والخط مشاهدان، وهما موجودان في حسك لا في الخارج عن مستعاقبة فلا يكون الخط موجودا في حالة واحدة، وهو ثابت في مشاهدنك في حالة متعاقبة فلا يكون الخط موجودا في حالة واحدة، وهو ثابت في مشاهدنك في حالة واحدة.

وأما الوجود الخيالي: فهو صورة هذه المحسوسات إذاعابت عن حسك، فإنك نقدر على أن تخترع في خيالك صورة فيل وفرس وإن كنت مغمضا عينيك حتى كأنك تشاهده وهو موجود بكمال صورته في دماغك لا في الخارج،

وأما الوجود العقلى: فهو أن يكون للشيء: روح، وحقيقة، ومعنى، فيتلقى العقل مجرد معناه دون أن يثبت صورته في خيال أو حس أو خارج، كاليد مثلاً، فإن لها صورة محسوسة ومتخبلة، ولها معنى هو حقيقتها، وهي القدرة على البطش، والقدرة على البطش هي اليد العقلية، وللقلم صورة ولكن حقيقته ما تُنقشُ به العلوم، وهذا يتلقاه العقل من غير أن يكون مقرونًا بصورة قصب وخشب وغير ذلك من الصور الخيالية والحسية.

وأما الوجود الشبهي: فهو أن لا يكون نفس الشيء موجودًا، لا بصورته ولا

بحقيقت، لا في الخارج ولا في الحس ولا في الخيال ولا في العقل، ولكن يكون الموجود شيئا آخر يشبهه في خاصة من خواصه وصفة من صفاته.

فهذه مراتب وجود الأشياء . . وكل من تُرَّل قولاً من أقوال صاحب الشُّرَعة على درجة من هذه الدرجات فهو من المصدقين . . ولا يلزم كفر المتأولين ما داموا يلازمون قانون التأويل . . فلفد اتفقت الفرق على هذه الدرجات الخمس في التأويل ، وأن شيئاً من ذلك ليس من حَبَّز التكليب ، واتفقوا أيضًا على أن جواز ذلك موقوف على قيام البرهان على استحالة الظاهر ، والظاهر الأول هو الوجود الذاتي ، فإنه إذا ثبت تضمن الجميع ، فإن تعذر فالوجود الخيالي أو العقلي ، وإن تعذر فالوجود الشبهي المجازي ، ولا رخصة للعدول عن درجة إلى ما دونها إلا بضرورة البرهان المان المناه .

فالإيمان واحد. وهو التصديق بجميع ما أخبر به الرسول عن ، وفي إطار التصديق بجميع ما أخبر به الرسول عن ، وفي إطار التصديق بجميع ما أخبر به الرسول تتعدد مراتب التصديق بتعدد صورة الوجود لهذا الذي يؤمن به المؤس . وهي عنى الترتيب: الوجود الذاتي . . فالوجود الخيالي . . فالوجود العقلي . . فالوجود الشبهي . . وبذلك نكون أمام لون من ألوان التعددية في إطار وحدة الإيمان . .

كذلك، فإن العقل عندما يكون حيال شيء واحد، فإنه يكون - أيضا - حيال تعددية بالنسبة إلى مكان وجود هذا الشيء الواحد! . . فللشيء الواحد وجود في الأعيان . ووجود في الأدهان . . ووجود في اللسان . . ووجود في الصحف التي يسطر فيها فنتعدد أماكن الوجود للشيء الواحد . \*وذلك كالنار - مثلاً - فإن لها وجوداً في التتور ، ووجوداً هي الخيال والذهن ، وأعنى بهذا الوجود العلم بنفس النار وحقيقتها ، ولها وجوده في اللسان ، وهي الكلمة الدالة عليه ، أعنى لفظ النار ، ولها وجود في البياض المكتوب عليه بالرقوم (٢٠) كما يقول حجة الإسلام الغزالي . .

泰 袋 麥

<sup>(</sup>١) (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ص ٥ - ١١.

<sup>(</sup>٢) (إلجام العوام عن علم الكلام) ص ٢٩٠.

وإذا كان الإيمان واحداً فإنه متعدد باعتبار طبيعته، وباعتبار حظه ونصيبه من القبول . . فإيمان الملائكة مطبوع، قد طبعوا عليه . . وإيمان الأنبياء والمرسلين معصوم بالاصطفاء الإلهي، حتى يكون التبليغ معصوما . . وإيمان المؤمنين مقبول بوعد الله الذي لا يخلف وعده . . أما إيمان المبتدعين فهو موقوف، كما أن إيمان المتافقين مردود (١٠١) . .

فهي خمسة اعتبارات للإيمان الواحد، من حيث الطبيعة ـ طبيعة المؤمنين ـ ومن حيث القبول للإيمان . .

#### 袋 懿 莊

وكحال الإيمان الذي وجدنا التعددية تدور في إطار وحدته . . تجد وجدة الحق والحقيقة، مع التعددية في زوايا الإدراك لها. . ونسبة المُدرَّكُ منها . ومستويات المخاطبين بها. . وأساليب الخطاب الحامل لها، . ومراتب العلماء بها وفيها. .

فوحدة الحق والحقيقة قضية أجمعت عليها مذاهب الإسلام وتباراته الفكرية، ولا علاقة لاختلاف الناس في الحق. ولا أثر لتعدد المواقف من الحقيقة فيما زعمته تبارات فكرية وضعية عن تعدد الحقيقة، ذلك "أن اختلاف الناس في الحق لا يوجب اختلاف الحق في نفسه، وإنما تختلف الطرق الموصلة إليه، والقياسات المركبة عليه، والحق في نفسه واحدً. . "(1).

وفي إطار وحدة الحق والحقيقة، هناك تعددية باعتبار الأسماء التي تتعدد للحقيقة الواحدة. . فاختلاف الأسماء وتعددها للحقيقة الواحدة. من مثل بلي وفني . . وبطل وذهب . . وعدم وتحول . . وفقا وغاب هر تعدد في الدرجة ، والهيئة ، والمكان، والزمان، والمعرض . . وذلك في إطار وحدة الحق التي لا يغير من وحدتها اختلاف الأسماء (٢) . .

<sup>(</sup>١) أبو البقاء الكفوى (الكليات) مادة (الإيمان).

 <sup>(</sup>٢) إبن السبد الطليوسي، أيومحمد عبداته بن محمد (الإنصاف عي التنب على المعالى والأسماب التي
أوجبت الاختلاف بين المملمين في آوائهم) ص ٢٧. تحقيق: د. محمد وضوان الداية، طبعة دمشق سنة
١٤٠٧هـ/ سنة ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٣) أبو حيان التوحيدي (المقابسات) ص٢٠٢،

كذلك، قد تتعدد الخدود والتعريفات الموضوعة للحقيقة الواحدة، دون أن يعنى ذلك تعدد الحقيقة، فنظل الحقيقة واحدة، وتظل التعددية في الحدود والتعريفات للحقيفة الواحدة. . ففالحد ليس الحقيقة . . وإنما الحد راجع إلى واضعه . . أما الحقيقة فهي الشيء وبها هو ما هو ، حَدَّة صاحبه أم لم يحدّه، رسمه قاصده أم لم يرسمه فملحوظ الحقيقة عين الشيء، وموضوع الحد ليس هو عين الشيء . . "الله . فتظل الحقيقة واحدة، مع التعددية في الحدود التي توضع لها . .

ومع وحدة الحق والحقيقة ، هناك تعددية وتنوع والحتلاف في أصناف ومستويات المخاطبين يهذه الحقيقة الواحدة . فهناك العوام . وهناك الخراص . وهناك خواص الحواص الخواص أن . ويتعبير آخر هناك أهل الموعظة ، وأهل الجلل ، وأهل الحكمة . وفي تفسير قول الله ـ سبحانه وتعالى ـ ﴿ أهُ عُ إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلُهُم بالتي هي أحسن ﴾ [النحل: ١٢٥] يقول الغزالي : اإن المدعو إلى الله تعالى بالحكمة قوم ، وبالموعظة الحسنة قوم ، وبالمجادلة قوم ، قإن الحكمة إن غذى بها أهل الموعظة أضرت بهم كما تضر بالطفل الرضيع التغذية بلحم الطير . وإن المجادلة إن استعملت مع أهل الحكمة الشمآزوا منها كما يشمئز طبع الرجل القوى من الارتضاع بلين الأدمى ، وإن من استعمل الجدال مع أهل الجدال لا بالطريق الأحسن - كما تعلم من القرآن ـ كان كمن غذًى البدوى بخبز البُر وهو لم يألف إلا التمر ، أو البلدى بالتمر وهو لم يألف إلا التمر ، أو البلدى بالتمر وهو لم يألف إلا التمر ، أو البلدى بالتمر وهو لم يألف إلا البُر ، : المناه الم

فالتعددية مناهى تعددية في مستوى الخطاب المفصح عن الحقيقة الواحدة، وذلك لتعدد مستويات المخاطبين بهذه الحقيقة الواحدة :

وهو لاء الذين سماهم الغزائي: العوام أهل الغفلة والخواص أهل الكياسة و وخواص الخواص أهل البصيرة.. هم الذين سماهم ابن رشد: أهل الأقاويل الخطابية.. وأهل الجدل.. وأهل البرهان.. فقال الولما كان الناس كلهم ليس في

<sup>(</sup>١) (الإمتاع والمؤانسة) ج٣ ص ١١٣ ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٤٤م.

<sup>(</sup>٢) أبرٍ حامد الغرالي (فضائل الأنام في رسائل حجه الإسلام الغزالي) ص ٨٢.

 <sup>(</sup>٣) (القسطاس المنتقيم) ص ١٠-١٢ ضمن مجموعة «القصور العوالي من رسائل الإمام الغزائي».

طباعهم أن يقبلوا البراهين، ولا الآقاويل الجدلية فضلا عن البرهانية، وكان مقصد الشرع تعليم العلم الحق والعمل الحق. بنهت الشريعة على السعادة، ودعت إليها كل مسلم من الطريق الذي اقتضت جبلته وطبيعته من التصديق، وذلك أن طباع الناس متفاضلة في التصديق، فمنهم من يصدق بالأقاويل الجدلية تصديق صاحب البرهان بالبرهان، إذ ليس في طباعه أكثر من ذلك، ومنهم من يصدق بالأقاويل الجدلية تصديق صاحب البرهان بالإهان إذ ليس في طباعه أكثر من ذلك، ومنهم من يصدق بالأقاويل البرهانية . ولذلك خص عصدق بالأقاويل البرهانية . ولذلك خصر عليه الصلاة والسلام بالبعث إلى الأحمر والأسود، أعنى لتضمن شريعته طرق الدعاء إلى الله تعالى، وذلك صريح قوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سبيل وَبُكُ بالحكمة والموعظة الْحسنة وجادلُهُم بالتي هي أحسن ﴾ [النحل: ١٢٥] . . ١٤٠١

فالحفيقة واحدة، وفي إطارها تتعدد وتتنوع وتختف أساليب التعبير ومستويات الخطاب، باختلاف مستويات المخاطبين،

وكما تعددت وتشعده مستويات ومراتب المخاطبين بالحقيقة الواحدة، كذلك تعددت وتتعدد مراتب العلماء، وذلك تبعًا لاختلاف النسبة التي يعلمونها من هذه الحقيقة العلمية الواحدة. . وتبعًا لمدى انتفاعهم الحق بهذا الحق الذي أدركوه! . . .

ذلك، أن «العلم المعتبر شرعا هو العلم الباعث على العمل، الذي لا يُخَلَّى صاحبه جاريًا على هواه كيفما كان، بل هو المقيد لصاحبه بمقتضاه، الخامل له على قوانيته طوعًا أو كرهًا. . وفي هذا العلم نجد العلماء مراتب ثلاثًا. . مرتبة الذين وقفوا عند الطلب والتقليد . . ثم مرتبة الذين صار العلم لهم وصغًا ثابتًا وبديهيًا! . .

ويعبارة الإمام الشاطبي: "فأهل العلم\_في طلبه وتحصيله\_على ثلاث مراتب:

الرتبة الأولى: الطالبون له، ولما يحصلوا له على كماله بعد، وإنما هم في طلبه في رتبة التقليد، فهؤلاء إذا دخلوا في العمل به فبسقتضي الحمل التكليفي، والحث الترغيبي والترهيبي . .

<sup>(</sup>١) (فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال) ص٣٥ -٣١ .٣٠.

والمرتبة الثانية: الواقفون منه على براهبنه، ارتفاعًا من حضيض التقليد المجرد واستبصاراً فيه حسبها أعطاء شاهد النقل الذي يصدقه العقل تصديفا يطمئن إليه ويعتمد عليه، إلا أنه بعد منسوب إلى العقل، لا إلى النفس، تعنى أنه لم يصر كالوصف الثابت للإنسان، وإنما هو كالأشياء المكتسبة، والعلوم المحفوظة التي يتحكم عليها العقل، وعليه يُعتمد في استجلابها، حتى تصير من جملة مودعاته.

والمرتبة الثالثة: الذين صار لهم العلم وصفًا من الأوصاف الثابئة بمثابة الأسور البديهية في المعقولات الأوَّل، أو تقاربها، ولا ينظر إلى طريق حصولها فإن ذلك لا يُحتاج إليه، فهؤلاء لا يخليهم العلم وأهواءهم إذا تبين لهم الحق، بل يرجعون إليه رجوعهم إلى دواعيهم البشرية وأوصافهم الخلقية . . فهم أولوا العلم من أجل العلم . لا من أجل غيره . . "(1).

هكذا تعددت وتنوعت الاعتبارات في ميدان الحقيقة الواحدة... وذلك باعتبار الأسماء... والحدود... ومراتب الخطاب... ومستويات المخاطبين... ومراتب العلماء... فوجدنا أنفسنا بإزاء تعددية في إطار الوحدة... كما وجدنا ذلك من قبل في ميدان الإيمان الواحد، الذي تعددت فيه مراتب التصديق... ودرجات التصورات... وحظوظ المؤمنين من القبول للإيمان.



<sup>(</sup>١) (الموافقات) ج ١، ص ٣٤، ٣٥.

## 

في الإنسانية ـ أفرادًا و أنما وحضارات ـ نزوع إلى المعم فقط لأن قيها "أمنًا" ينجى العارف من «مخاوف» المجهول!. .

ومع هذا المشتسرك الإنسباني العنام النزوع إلى المعبرفية متسمايز منذاهب الأم والحضارات في نظريات المعرفة، أي في تحديد مصادر المعرفة، وفي سبل اكتسابها.

فقديمة ـ في الفكر الإغريقي ـ تلك النزعة المادية الدهرية ، في رؤية الكون ، وتفسير الحياة ، ونظرية المعرفة تلك التي تبلورت منذ الفيلسوف اديمو قريطس Demokritos في الفرن الخامس قبل الميلاد . . فرأت المادة المصدر الوحيد للمعرفة ، ورأت الفكر العكاسا لها وحدها ، ورأت الدين والمعارف غير المادية العكاسا لأوهام الخوف من الظواهر المادية والطبيعية المجهولة قوانينها ، والتي وقف الإنسان حيالها عاجزًا وخائفًا!

ولقد ظلت هذه النوعة المادية الدهرية تيارًا فلننفيًا متباورًا» وروحًا فكريًا ساريًا، في الحضارة الغربية -حتى عصرنا الحديث - مع تطورات وإصافات وتعديلات مرت بها عبر ذلك التاريخ.

وكما وقفت هذه النزعة المادية الدهرية في مصادر المعرفة عند المادة المحسوسة ، فلقد وقفت في سبُّل المعرفة وألياتها عند الحواس والمشاعر ، فلم تعترف للسماء بنبأ و لا للغيب بدليل ، ولا لما وراء الطبيعة بعلم . . كما لم تعترف للقلب والوجدان بحدس أو فقه يستحق أن يكون سبيلاً للمعرفة الحقة والعلم الحق . ومن هذا النوع، وعلى هذا الدرب في الفكر الشرقي القديم بجاءت نظرية المعرفة في الديانات الوضعية غير السمارية في الشرق الأسيوي، وخاصة في شبه القارة الهندية وما حولها. .

وإذا شتنا مثالاً لهذه النظرية الوضعية في المعرفة في هذه الديانات الوضعية ـ فإن في فكر «السُّمَنَّية» الهنود ـ الذين كان لهم وجود ملحوظ ومؤشر حتى العصر الإسلامي ـ النموذج المثالي على هذه التزعة الوضعية المادية في مصادر المعرفة وفي سبَّل اكتسابها.

"فالسُّمنَّية" الذين كانوا ينكرون الوحى والنبوة والرسالة \_ كانوا ينكرون وجود مصدر سماوى للمعرفة، ومن ثم يقفون بها عند الدنيا والواقع والمادة . . كما كانوا يقفون بسبل المعرفة وأنيات اكتسابها عند "المشاعر والخواس"، فيقولون: "إنه لا طريق للعلم سوى الحس" (1) . فالمعرفة \_ عندهم \_ هى ثمرة للواقع المحسوس، ندركها الحواس الخمس وحدها . . وما عدا ذلك خيال \_ وبتعبيراتهم فى ذلك العصر \_ "مجهول"! أى غير "معلوم"! . . أى ليس من المعارف والعلوم التى يصدق عليها الاصطلاح! . .

ولقد دارت بين بعض علماء «السمنية» وبين واحد من علماء المسلمين، ورعيم الإحدى الفرق الإسلامية وهو الجهم بن صفوان (١٢٨هـ/ ١٧٤٥م) مناطرة كشفت عن مذهبهم في هذه القضية: قضية «حسية المعرفة» ووضعيتها وهاديتها . وفي هذه الناظرة عنجز الجمهم بن صفوان عن تقايم منذهب الإسلام في نظرية المعرفة للسمنيين . فلما بعث بعد عجزه وحيرته إلى زعيم المعتزلة واصل بن عطاء (١٨٠ السمنيين . فلما بعث بعد عجزه وحيرته إلى زعيم المعتزلة واصل بن عطاء (١٨٠ منذهب الإسلام في المعرفة ، فقت واصل نظره إلى مذهب الإسلام في المعرفة ، مصادرها ووسائل تحصيلها ، فعاود الجهم محاورة السمنيين ، الذين انتهى بهم المطاف إلى اعتناق الإسلام على يد واصل بن عطاء! . .

أما النص الذي يذكر هذه الواقعة \_ذات الدلانة المهمة \_ فقد بقى ننا ضمن ما بقى من آقدم كتاب كتب في تراثنا عن (مقالات الإسلاميين) ـ أى نظرياتهم \_! . . لأبي القاسم البلخي (٣١٩هـ ، ٣٢١م) . ، وفيه يقول : اذكر أبو الحسن بن فرزويه : أن قومًا من السمنية أتواجهم بن صفوان ، فقالواله :

<sup>(</sup>١) التهانوي (كشاف اصطلاحات الفنون)\_مادة اللسمنية، \_طبعة الهند سنة ١٨٩٢م.

### \_ هل يخرج المعروف عن المشاعر الخمسة؟

\_فقال: لا .

\_فقالوا: فحدثنا عن معبودك\_الذي تعبده، أشيء وجدته في هذه المشاعر؟! \_قال: لا.

\_ فقالوا: فإذا كان المعروف لا يخرج عن ذلك وليس معبودك منها، فقد دخل في المجهول! فسكت جهم!"

هنا في هذا الجزء من هذا النص نرى مذهب السمنية في اللعرفة الحسية التي لا مصدر لها سوى اللواقع للحسوس، ولا سبيل إليها إلا ابالحواس الخمسة فهم يرون أن اللعروف أي المعرفة الا تخرج عن المشاعر الخمسة أي الحواس الخمسة! ولما كان الله سبحانه وتعالى لا تدركه أي لا تجده هذه المشاعر الخمسة فلا سبيل إلى معرفته ومن باب أولى الإيمان به اللقد خرج من المعروف ودحل حسب مذهبهم افي المجهول ال

على هذا النحو كان هذا المذهب الوضعي \_ للديانات الوضعية \_ في "المعرفة الحسية". الوضعية إج..

#### $\frac{51e}{470} = \frac{21e}{470} = \frac{610}{200}$

وفي مقابل هذه النزعة المادية الوضعية في نظرية المعرفة، وعلى النقيض منها، كانت النزعة الباطنية المغترصية الإشراقية في نظرية المعرفة، تلك التي احتقرت النادة والراقع، واتهمت العمل والحواس، ووقفت بمصادر المعرفة عند "الفيض" و"الهية" و"الإلهام"، واكتفت من سبل المعرفة "بالحدس" القلبي و"التأمل" الوجداني. . "فالمعرفة عي هذه النزعة الإشراق، وهو صرب من الحدس الذي يربط الذات العارفة بالحواهر النورانية "(1). دو تما حاجة إلى المادة، ولا ترسط من العقل أو النقل أو النقل أو النقل أو النقل أو النقل أو

<sup>(</sup>١) (المعجم القلسفي) وضع مجمع اللغة الغربية ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩م.

ولقد جاءت الفلسفة الوضعية الغربية الحديثة - بمذاهبها ومدارسها المتعددة - لتمثل المطور الحديث والمعاصر للنزعة المادية الإغريقية في النظرة إلى الكون، وفي نظرية المعرفة. . وأسهم في ذلك المناخ الفكرى والتحديات المعرفية التي تبلورت فيها هذه الفلسفة الوضعية.

كانت الكنيسة الكاثوليكية إبان هيمنتها على الحضارة الغربية - سواء في ظل القيصرية البابوية ـ البابوية ـ التي هيمنت فيها الكنيسة على السلطة الزمنية ـ أو في ظل البابوية ـ الفيصرية عندما أصبح البابوات فياصرة أيضًا . . كانت هذه الكنيسة قد جعلت اللاهوت هو المصدر الوحيد للمعرفة ، فقدست المعرفة وثبتها - جمدتها ـ عندما جعلت لها قدسية الدين وثباته . . ويعزلها الواقع عن أن يكون المصدر الثاني للمعرفة ، منعت الشرعية ، عن ثمرات معرفة هذا الواقع ، ومن هنا كان المتحريم للمكتشفات الجديدة ، والحرمان الديني لمن يطلبون المعرفة الحارج اللاهوت المعرفة الماليون المعرفة الحارج اللاهوت المعرفة المحرفة ،

لقد جعلت الكنيسة من المعرفة؛ شأنا سماويًا خالصا، لا مكان فيه اللواقع؛ وأدوات إدراكه وتصوره، فجاءت النهضة الغربية الحديثة كرد فعل عنيف ومضاد لهذا الموقف الكنسي؛ لتجعل من اللواقع المحسوس؛ المصدر الوحيد للمعرفة، ولتجعل من التجربية بأنواعها - السبل الوحيدة لتحصيل المعارف والعلوم!...

لقد فتحت هذه النهضة الغربية الحديثة صفحة جديدة لمنهج المعرفة الحسية ، الذي عرفه تاريخ الفكر البشرى لذى أصحاب النزعات المادية الدهرية ، ولذى أهل الديانات الوضعية مثل السَّمنية التي أشرنا إلى غوذجها - بل لقد تصاعد رد الفعل هذا بتيارات الوضعية الغربية إلى حد الزعم بأن الدين : وضع بشرى ا وليس اوضعًا إلهيًا ، وذلك عندما أنكرت هذه الوضعية الوصعية الوحى كمصدر من مصادر المعرفة الحقيقية ، واعتبرته - في أحسن الحالات ، وأخف وألطف التعبيرات - ميتافيزيقا ، وخيالات ، إن جاز أن تكون تصورات لمرحلة من مراحل طفولة وسذاجة العقل الإنساني ، فغير جائز أن تكون «معرفة ؛ بالمعنى الدقيق لهذ الاصطلاح! .

لقد قال الوضعيون الغربيون: اإن العقل الإنساني قد مر بحالات ثلاث: حالة الاهونية، وحالة مينافيزيقية، وحالة واقعية». وهذه الأخيرة الواقعية اهي الني غدا الواقع فيها المصدر الوحيد للمعرفة الحقة. . فالحق بنظرهم هو الثمرة التجربة الوحدها(١٠)!.

وكما قال "السمنية" قديماً: إن ما عدا "المعروف بالحواس" هو "مجهول" - أى لبس من المعرفة - قال أبو المذهب الوضعى: أوجست كونت (١٧٩٨ - ١٨٥٧ م): إن ما عدا "الواقع" المحسوس هو "وهم" من الأوهام! . . "والفكر الإنساني لا يدرك سوى الظواهر الواقعية المحسوسة، وما بينها من علاقات أو قوانين، وإن المثل الأعلى لليقين يتحقق في العلوم التجريبية . . فالتجربة هي مصدر المعرفة الحقة الوحيد . ومن ثم فإنه يجب العدول عن كل بحث في العلل والغايات وفي المبادئ الأولية . . فكل المعرفة مستمدة من الحس أو التجربة المباشرة ، وليس من الفطرة أو المصدر العقلي أو النظري أو الاستنباطي "أ . . أما "مصدر الوحي" فلقد اعتبرته الوضعية إفرازاً بشرياً ، تلاءم مع مرحلة الطفولة التي مر بها العقل البشري ، قبل أن يصل إلى "الوضعية - التجريبية" ، عبر "الميتافيزيقا"!! . .

فسهى إذن الردة العنيفة ، وارد الفعل العنيف على الموقف الكنسى والمذهب اللاهوتي في مصارد المعرفة وسبل تحصيلها . لقد جعلت الكنيسة المعرفة شأنًا سماويًا خالصًا ، لا علاقة لها «بالواقع» . . فجاءت الوضعية لتجعلها شأنًا أرضيًا اوضعيًا؛ خالصًا ، لا علاقة لها بالوحى ولا بنباً السماء! . .

والأمر الذي يؤكد هذه الحقيقة هو ما ذهب إنيه أبو الوضعية الغربية، والمتنبئ دينها الوضعية الغربية، والعلوم. . فلقد الوضعي، الجديد أو جست كونت في تقسيمه لمراحل تطور المعارف والعلوم. . فلقد رأها مراحل ثلاثًا:

١ \_ المرحلة اللاهوتية : وهي مرحلة الحكم الديني . . التقليدية ، التي اتسقت فيها السلطة بين قوة الملوك الدنيوية وقوة الكهنة الروحانية .

<sup>(</sup>١) انظر (القاموس الفلسفي) .. مادة اللذهب الوضعي التأليف؛ د. مراد وهبة، يوسف كرم، يوسف شلالة. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م.

<sup>(</sup>٢) (القاموسن الفلسفي)...وضع مجمع اللغة العربية...مادتي اوضعية ا والتجريبية ا

٢ ــ والمرحلة المتافيزيقية: التي حدث فبها نوع من الفوضي، تعرضت فيها كل من السلطة الدنيوية والسلطة الروحانية للهجوم.

"-والمرحلة الوضعية: التي يكون فيها رجال العلم التجريبي قوة روحية جديدة، وتسود فيها المعرفة الوضعية، ويصبح الدين وضعيًا أيضًا! . . وتصبح كل العلوم حتى الإنسانية منها طبيعية في مناهجها، وفي درجة الحباد، والموضوعية والتعميم لقوانينها ومقولاتها، حتى لقد أطلق على علم الاجتماع الذي أسسه اللفيزيقا الاجتماعية (الذي أسسه اللفيزيقا الاجتماعية (الذي أسسه اللفيزيقا الاجتماعية (الذي أسهم اللفيزية المنافك أو الفيزياء، لم يعد بإمكاننا أن تفكر بطريقة مغايرة في مادة السياسة أو الدين، فالمنهج الوضعي - الذي نجح في علوم الطبيعة بيجب أن يمتد إلى كل أبعاد التفكير ((1))!

لأنه قد رأى كل أبعاد التفكير وكل ألوان المعارف، وكافة العلوم صادرة عن مصدر واحد للمعرفة، هو «الواقع المحسوس». . فكل المعارف «تجريبية»، ومن ثم يمكن التعبير عنها «بلغة الفيزيقا» (٢٠) ا

هكذا بدأت وتبلورت «الوضعية» الغربية ـ بدارسها المختلفة ـ وانقساماتها التي تمايزت في الفروع والتفاصيل والتخصصات: الوضعية المنطقية . . والتجريبية . والسلوكية . . والمادية ، بمذاهبها وفروعها . . إلخ . . إلخ . .

فكما جَرَّم اللاهوت الكنسي الغربي «المعرفة الواقعية الجاليليدي (١٥٦٤ ـ ١٦٤٢ م). . جرَّمت الوضعية الغربية «المعرفة الإيمانية» . معتبرة إياها: إغرارًا بشريًا طفوليًا، تجاوزه العقل البشري عندما تجاوزت الإنسانية مرحلة طفولتها! . .

وهكذا عاد الخلل إلى مصادر المعرفة، وإلى أدواتها، عندما قامت على ساق واحدة

<sup>(</sup>١) (الموسوعة الفلسفية للختصرة) ص٢٦٦، ٢٢٧ ـ إشراف إ. د. زكى نجيب محمود ـ طبعة القاهرة بنة

 <sup>(</sup>٢) محمد أمزيال (منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والعبارية) ص ٥٣. طبعة العهد العالى الفكر الإسلامي، واشتطن سنة ١٤٤٣هـ/ ١٩٩٢م

<sup>(</sup>٣) الموسوعة الفلسقية المختضرة : ص ٤١٧ ،

هي "كتاب الوجود"، مُعُرِضَةً عن ساقها الأخرى؛ "كتاب الوحي". . عاد إليها هذا الخلل القديم؛ من جديد! يَ .

#### 帝 崇 崇

آما الإسلام فلقد مثل في هذ الميذان موقفًا وسطيًا جامعًا. . فلا هو وقف عصادر المعرفة عند المادة وحدها ، وبسبل المعرفة عند الحواس دون سواها . . ولا هو أدار ظهره للمادة وللحواس مكتفيًا بإشرافات القلوب وحدس الوجدان . . وإلما قدم الإسلام في هذه المعضلة المعرفية وسطيته الجامعة - في مصادر المعرفة - بين كتابي الله - سبحانه وتعانى - : كتاب الوحي المسطور ، وكتاب الكون المنظور . . أي آيات الله غير المادية التي مثلت نبأ السماء العظيم ، وأيات الواقع والمادة والكون ، التي مثلت آيات الله التي بثها في الأنفس والآفاق . .

ولقد انطلقت هذه الوسطية الإسلامية الجامعة .. في نظرية المعرفة - من القرأن الكريم .

فسصطلح «الآية» وتصريف أنه في القرأن الكريم جامع - في الدلالات - على مصدرين للمعرفة، وليس مصدراً واحداً.. فلله آيات أوحى بها إلى رسله وأنبياته مصدراً للمعرفة.. وله آيات بنها في الكرن مصدراً للمعرفة كذلك .. وهو - سبحانه - قد طلب من الإنسان النظر والتعقل والتدبر والتفكر في هذين اللونين من الآيات، والمصدرين من الإعجاز، ليكتسب منهما معا المعارف والعلوم والأفكار والنظريات والدروش والعبر والعظات والخبرات.

فالكون المادى في المصطلح القرآني ايات من خلق الله ، مطلوب من الإنسان أن يتدبر فيها الميستخلص المعارف ، ويحصل العلوم ، ويستلهم المثل في الأفي خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب (١٠٠٠) الذين يذكرون الله قياما وقعودا وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار (١٤٠٠) في أن عمران : ١٩٠٠ ما في سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق أو لم يكف بربك أنه على كل شيء شهيد (١٥٠٠) الإنهم في مرية من لقاء ربهم ألا إنه بكل شيء مُحيط (١٤٠٤) في الفسات : ٥٣].

والوحى الإلهى - كتاب الله المسطور - آيات من النبأ السماوى العظيم . . مطلوب من الإنسان أن يتدبرها ليهتدى بمعارفها وعلومها ومناهجها الربانية في صباغة النفس الإنسانية وتزكيتها ﴿ لقَدْ مَنَ اللهُ على المُؤْمِنِينَ إِذْ بعث فيهم رسُولا مَن أنفسهم يتلو عليهم آلإنسانية وتزكيهم ويُعلَّمُهُمُ الْكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين ( ن ) ﴿ [ آل عمران : ١٦٤] . ﴿ إِنْمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكر الله وجلت قُلُوبُهُم وإذا تُلِت عليهم آياته زادتُهم إيمانًا وعلى ربهم يتوكُلُون ( ) ﴾ [ الأنفال : ٢].

هكذا يعتمد الإسلام للمعرفة مصدرين اثنين فيقيمها على ساقين اثنتين، محققًا لها التوازن الذي يحقق توازن الإنسان العارف في هذه الحياة.

وفى سبل المعرفة نجد الإسلام قد دعا . كذلك \_ إلى اعتماد هدايات أربع لتحصيل المعارف والعلوم والثقافات . . فسبل المعرفة وآليات اكتسابها ووسائل تحصيلها هى : العقل . . والتجربة . . والوجدان . . تتزامل وتتآخى وتتكامل فى تحصيل المعرفة واكتسابها من آيات الله المسطورة فى كتابه المسطور ، ومن آياته المبثوثة فى كتابه المنظور ، مع تفاوت دور كل هداية من هذه الهدايات . . ووزن كل سببل من هذه السبل ، حسب طبيعة حقل المعرفة التى يكون الإنسان بصدد تحصيلها . .

ففي العلوم الكونية: تتسع الآفاق أمام العقل والتجريب، وذلك دون أن يغيب النقل والوجدان عن المقاصد منها، والضبط لتطبيقاتها. .

وفي علوم الشرع: تتسع الآفاق أمام العقل والنقل، وذلك دون أن تغيب التجربة عن تطوير الاستدلالات والبرهنات، أو يتخلف الوجدان عن إحياء هذه العلوم. .

وفي علوم التزكية للنفس والمجاهدات الروحية : تتسع الآفاق أمام النقل والوجدان ، وذلك دون أن تغيب التجربة عن ربط هذه النفس الزكية بالواقع الذي تعيش فيه .

وفي كل الحالات، وجميع الميادين، تظل هذه الهدايات جميعًا \_ودائمًا وأبدًا \_ منظومة متكاملة ومتفاعلة في تحصيل المعارف والعلوم في النسق الفكري للإسلام.

فكما أقامت نظرية الإسلام ـ في المعرفة ـ هذا التوازن بيس مصدري المعرفة ـ الوحى والكون ـ تقيم التوازن أيضًا في سُبِّل المعرفة وآليات تحصيلها وقنوات

اكتسابها.. فلا تقف عند العقل والتجربة وحدهما، كما هو حال الوضعية الغربية .. ولا عند القلب والوجدان وحده، كما هو حال الإشراقية والباطنية والغنوصية . وإغا تستدعى - نظرية الإسلام في المعرفة بهذا التميز والتكامل - «الهدايات الأربع» - العقل . . والتجربة . . والوجدان - منظومة متكاملة ومتفاعلة لتحصيل واكتساب المعارف والعلوم . .

وهى عندما تحقق هذا التوازن المعرفي الذي يحقق توازن ملكات إنسانها ذاتيًا، وفي التفاعل البناء بسائر ميادين العمران الدنبوي وشئون الحياة الأخرى، إنما تمثل طوق نجاة الإنسان المسلم من خطر ومخاطر الثنائيات المتقابلة والمتناقضة، تلك التي أشقت الإنسان الغربي عندما أفضت عقلانيته إلى جفاف روحي وخواء معنوى أفقد الحياة معناها وحكمتها ومقاصدها، وعندما أفضت التجربته إلى القارونية والفرعونية وعيثان دمارًا لروحانيته وللطبيعة من حوله . .

وأيضا: طوق النجاة من الغنوصية الباطنية التي الهَمَّشَت الإنسان، عندما حصرته في الوجدان، بدلاً من أن تجعل وجدانه المؤازر والملطف والمسدد لبقية ملكات وهدايات هذا الإنسان.

تلك هي معالم نظرية المعرفة الإسلامية مستخلصة من آيات القرأن الكريم. .

ولأن تيار "العقلانية الإسلامية المؤمنة" في تاريخنا الفلسفى قد انطلق من وعي هذا الموقف القرآني ، فلقد رأينا واصل بن عطاء يسعف الجهم بن صفوان عندما انهزم في مناظرة النسمية السول هذه القضية يسعفه بمذهب الإسلام في نظرية المعرفة ، ذلك الذي لا يفف بسبلها عند "المشاعر والحواس الحمس" ، وإنما يضيف إليها "الدليل" ، أي السبيل غير المادي لإدراك المدركات غير المادية ، والذي قد يكون نقلاً ، أو حدسًا وجداليًا ، أو من لوازم التعقل والتجربة . .

فعندما كتب الجهم بن صفوان إلى واصل بن عطاء في سبل "المعرفة الحسية" عندهم المشاعر الخمسة" .. وبما حدث له معهم، كتب إليه واصل يقول: «إن المعروف لا يخرج عن المشاعر الخمسة وعن الدليل . . فارجع إليهم الآن، وقل لهم: هل تفرقون بين الحي والمبتون؟ 1 . فإنهم يعترفون بذلك، وإنه يُعرف بالدليل لا بغيره ! .

هنا في هذا الجزء من هذا النص الذي كتبه واصل بن عطاء يقدم واصل الإضافة الإسلامية في نظرية المعرفة . . فهو لا ينكر المعرفة الحسية ، ولكنه لا يقتصر عليها ، وإغا يضيف إلى أدواتها - المشاعر - الحواس الخمسة - يضيف الدليل . . والدليل ليس حاسة مادية . . وبه يدرك الإنسان المعاوف والعلوم غير المادية ، والتي لا تخضع لتجارب الحس والحواس .

فالدليل الغة . : هو المرشد والمنبه واصطلاحًا : هو الذي يلزم من العلم به العلم بشيء أخر . . وهو الذي يقود الدهن إلى التسليم بحقيقة قضية كانت موضع شك من قبل، وقد يكون : صحود أمارة، أو ظاهرة معينة، أو شهادة شاهد، أو ضربًا من الاستدلال المنطقي(1).

فالدليل: ليس فقط الحاسة التي تدرك المحسوس\_كما هو الحال في نظريات «المعرفة الحسية» ـ بل قد يكون لازم العلم بالمحسوس. والإدراك به ليس مباشراً ، كحال الإدراك بالحواس . ومثاله: أن يلزم من العلم بالمصنوع البديع ـ وهو محسوس ـ العلم بوجود الصانع المبدع ، وهو معلوم غير محسوس ، لا تدركه الحواس! . .

لقد أضاف واصل بن عطاء «الدليل» إلى «الحواس الخمس». فعير عن الرفض الإسلامي للمعرفة الحسية، التي تقف بالمعروف عند «الواقع المحسوس»، وبأدوات الإدراك وسبل المعرفة عند الحواس الخمس وحدها. .

ونحن عندما نتأمل الأمثلة التي طلب واصل من الجهم بن صفوان أن يتحدى بها السُّمنَّيَة " نجد نماذج المعرفة الإسلامية التي واجه بها الإسلاميون أصحاب الفلسفات الوضعية والديانات الوضعية والمعرفة الحسية في هذا الميدان. .

لقد طلب منه أن يقول لهم: اهل تفرقون بين الحي والميت؟ وبين العاقل والمجنون؟ ، . وإذا كان جوابهم و الابد أن يكون بالنعم . . لزمتهم الحجة ؛ لأن هذه التفرقة لا سبيل إليها إلا بالدليل؟ . . ! افالحياة الست مادة تُدُرك بالحواس . . والموت : ليست مادة محسوسة والموت : ليس مادة . . وكذلك العقل والجنون المجمعها ليست مادة محسوسة تدركها الحواس! . .

<sup>(</sup>١) انظر: الجرجاني (التعريفات) و(المعجم القِلسفي).. وضع مجمع اللغة العربية .. الشاهرة.

وواصل بن عطاء يصدر هنا عن الحقيقة القرآنية التي ضل عنها العلم الغربي، الذي أشرته موجة الفلسفة المادية والوضعية.. فظن أن "العقل» هو مادة "الدماغ» وأن الفكر والإدراك والوعي ما هو إلا العكاس لهذه المادة.. واصل بن عطاء يصدر عن الحقيقة القرآنية التي رأت "العقل": فعل التعقل، وليس عضراً من أعضاء جسم الإنسان المادية، فتحدثت عنه لذلك باعتباره "اللّب" - الجوهر الإنسانية الإنسان-تارة ثم باعتباره "القلب" . المعنى "اللحمة الصنوبرية الشكل، المستقرة في التجويف الأيسر من الصدر "وإلها بمعنى أن "القلب" الجوهر . . اللب . . النهى . . الذي يعقل ويفقه . . والذي - أيضاً يختم ويطبع عليه بالغشاوات والأقفال، هو : "لطيفة ربائية ، لها بالقلب الجسماني تعلق . . وهي : حقيقة الإنسان، التي يسميها الفلاسفة : النفس الناطقة (")! لقد صدر واصل بن عطاء، في حديثه عن المعروف غير المادي " - من مثل الخياة . والموت ، والعقل . والجنون - والذي يدرك به "اندليل"، ولبس بالحواس الخياس . صدر عن الحقيقة القرآنية ، وعن النظرية الإسلامية في المعرفة ، ثلك التي لا تقف بالمعارف عند الواقع المحسوس، ولا بوسائل المعرفة عند الشاعر والحواس ! . .

أما خاتمة هذا النص التراثى - الذى اخترناه من تراث القرن الهجرى الأول - تعبيراً عن أصالة تميز الإسلام وفكره الفلسفى في نظرية المعرفة - أما خاتمة هذا النص ، الذى رواه أبو القاسم البلخى في كتابه (مقالات الإسلاميين) - أى نظرياتهم - ! فإنها تقول : إن جواب واصل بن عطاه لما جاء إلى "الجهم بن صفوان" رجع به على "السّميّية" فقالوا له:

\_ليس هذا مَنْ كالأمك! قمن أين لك؟!

\_ فقال: كتب به إليَّ رجل من العلماء \_ بالبصرة \_ يقال له واصل

فحَرجوا إليه \_ (إلى واصل) \_ وكلموه، فأجابوه إلى الإسلام!» . . (٢).

<sup>(</sup>١) الجُرِجاني (التعريفات).

 <sup>(</sup>٢) البلخي، والقاضي عبدالحبارين أحمد، والحائم الجشمي (فصل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ٢٣٦ ـ
 غقيق: فؤاد سيد. طبعة توسن سنة ١٩٧٢م.

فكانت نظرية الإسلام في المعرفة فتحًا جديداً أمام المتدبرين لها، من أصحاب الفلسفات الوضعية ، منذ ذلك التاريخ . . وهي كذلك حتى هذا التاريخ . . لأنها لا تبخس أصحاب تلك الفلسفات ما عندهم من سبل الإدراك الحسى ، ولكنها تضيف إليها ، فتحقق التوازن المعرفي المفقود في تلك الفلسفات ، والذي أشقى إنسان تلك الفلسفات ، والذي أشقى إنسان تلك الفلسفات المناد المعرفي المعرفي المعرفي المفتود في تلك الفلسفات ، والذي أشقى إنسان تلك

#### 整 特 樂

ولقد ظلت هذه المعالم المميزة لنظرية الإسلام في المعرفة، مرعبة وملحوظة في التراث الإسلامي عبر تاريخه ولدي النيارات العريضة التي أبدعت هذا التراث . . قد تختلف لغة التعبير عنها، والتقسيم لمعالمها، لكنها ظلت مرعية وملحوظة في هذا التراث .

قحجة الإسلام الغزالي يجملها في مذهبين، تدرك بأحدهما معارف عالم الشهادة، وبالتالي معارف عالم الشهادة، وبالتالي معارف عالم الغيب، ويسميهما - مرة - : "مذهب البرهان"، والمذهب القرآن" أن القرآن" أن التعلم الإنساني واطريق التعلم الربائي (٢٠). .

وولى الله الدهلوى بتحدث عن دلالة العقل والنقل والتجربة على أن الفي الإنسان اللاث لطائف، هي: العقل، والقلب، والنفس. فالعقل هو الشيء الذي بدرك به الإنسان منا لا يدرك بالحواس. والقلب هو الشيء الذي به يحب الإنسان ويبغض: ويختار، ويعزم، والنفس هو الشيء الذي به يشتهي الإنسان ما يستلذه من المطاعم والمشارب والمناكح الله. وهذه الملكات الإنسانية مع الوحي قتل الهدايات الأربع في سبل المعرفة الإسلامية . والتي تعمل متكاسلة ومتفاعلة ومتأزرة . وبعبارة الدهلوى عن الإضافة الإسلامية . والتي تعمل متكاسلة ومتفاعلة ومتأزرة . . وبعبارة الدهلوى عن الإضافة الصوفية إلى هذه الملائة لا يتم إلا بمعونة الآخرين . . الكما يتحدث والسر . وقالوح هو وجه القلب المتجه إلى التجدد من مقابل وجهه المتجه إلى البدن والجوارح والسر هو وجه العقل المتجه إلى التجدد على مقابل وجهه المتجه إلى البدن والجوارح والسر هو وجه العقل المتجه إلى شهود ما يجل عن العلوم العادية - في والمناز الأنام من رسائل حجة الإسلام الغزالي) ص٢٤ .

<sup>(</sup>٢) (الرسالة اللذنية) ص ١٩٢ ـ ضمن مجموعة القصور العوالي من رسائل الإمام الفزالي٠.

مقابل وجهه المتجه إلى العلوم العادية . . ال(١) فتعددت وتكاملت ـ في هذا التراث ـ مصادر المعرفة ، وسبل اكتسابها وتحصيلها . .

وذات التميز نجده لنظرية الإسلام في المعرفة ، لدى أعلام مدرسة الإحياء والتجديد في عصرنا الحديث . فالإمام محمد عبده يتحدث عن "كتاب الكون" ، ذلك الذي يمكن للإنسان أن يصل إلى معارفه بنفسه ، فلا يطالب بها الأنبياء . . وعن "كتاب الوحي والغيب الذي يتعذر كسب معارفه بالعقل وحده ، والذي نحتاج فيه إلى هاد يخبر عن الله سبحانه وتعالى - (١) . . كما يتحدث عن سبل المعرفة - التي سماها بالهدايات الأربع وهو يفسر قوله الله - سبحانه وتعالى - في سورة الفاتحة ﴿ المدنا الصراط المستقيم (١) ﴾ [الفاتحة : ٦] فيقول عن هدايات "العقل" . . اللنقل والمتجربة والوجدان":

"الهداية في اللغة : الدلالة بلطف على ما يوصل إلى المطلوب. ولقد منح الله تعالى الإنسان أربع هدايات يتوصل بها إلى سعادته :

أولاها: هداية الوجدان الطبيعي والإلهام الفطري، وتكون للأطفال منذ ولادتهم.

الثانية: هداية الحواس والمشاعر، وهي متممة للهداية الأولى في الحياة الحيوانية، ويشارك الإنسان، فإن الأعجم، بل هو فيهما أكمل من الإنسان، فإن حواس الحيوان وإلهامه يكملان له بعد ولادته بقليل، بخلاف الإنسان، فإن ذلك بكمل فيه بالتدريج في زمن غير قصير.

الشالفة: هداية العقل: خلق الله الإنسان ليعيش مجتمعًا، وتم يُعط من الإلهام والوجدان ما يكفى مع الحس الظاهر لهذه الحياة الاجتماعية كما أعطى النحل والنمل. فحياء الله هداية هي أعلى من هذاية الحس والإلهام، وهي العقل الذي يصحح غلط الحواس والمشاعر ويبين أسبابه، وذلك أن البصر يرى الكبير على البعد صغيرًا، ويرى العود المستقيم في الماء معوجًا، والصقراوي يذوق الحلو مراً، والعقل هو الذي يحكم بفساد هذا الإدراك.

<sup>(</sup>١١١ حجة الله البائنة) ج 1 ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ج! ص ٢٦٦ ، ٢٧ ؛ .

الهداية الرابعة: الدين: يغلط العقل في إدراكه كما تغلط الحواس، وقد يهمل الإنسان استخدام حواسه وعقله فيما فيه سعادته الشخصية والنوعية، ويسلك بهذه الهذايات مسالك الضلال، فيجعلها مُسخَّرة لشهواته ولذاته حتى تورده موارد الهلكة. . فاحتاجوا إلى هذاية ترشياهم في ظلمات أهواتهم، إذا هي غابت على عقولهم، وتبين لهم حدود أعمالهم ليفقوا عندها، ويكفوا أيديهم عما وراءها. .

ثم إن ثما أودع في غرائز الإنسان: الشعور بسلطة غيبية متسلطة على الأكوان، ينسب إليها، كل مالا يعرف سببًا، لأنها هي الواهبة كل موجود ما به قوام وجوده، وبأن له حياة وراه هذه الحياة المحدودة. فهل يستطيع أن يصل بتلك الهدايات الثلاث إلى تحديد ما يجب عليه لصاحب تلك السلطة، الذي خلفه وسواه ووهبه هذه الهدايات وغيرها، وما فيه سعادته في تلك الحياة الثانية؟ كلا! إنه في أشد الحاجة إلى هذه الهداية الرابعة - الدين ـ وقد منحه الله تعالى إياها. . . . .

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ج٤ ص ٤٠ – ٤٢

هكذا صاغ الإمام محمد عبده معالم تميز نظرية المعرفة في النسق الفكرى للإسلام شمول مصادرها اللوحي والكون الله وتكامل العفل والنقل، والتجربة، واالوجدان، في سبل تحصيلها واكتسابها لدى كل إنسان، مع اختصاص الإنسان المؤمن بهداية خامسة يلتمسها من بارثه، بدعائه إياه أن يهديه إذا خذلته بقية الهدايات!.

وعلى درب الإمام محمد عبده - في تحديد هذه المعالم - سار أعلام هذه المدرسة المجددة لفكر الإسلام . . فكتب الشيخ محمد الفاضل بن عاشور (١٣٢٧ - ١٣٩٠هم / ١٩٠٩ م ) عن اشتمال الحقائق على المتصلة بالمادة ، والمتصلة بما وراءها . . . وعند المدارك الإنسانية المتعددة والمتعاونة في اكتساب وإدراك حقائق عالى الشهادة والغيب "فالإنسان يستطيع أن يتوصل إلى حقائق هذين العالمين بمدارك العديدة المدرجة ، المستند بعضها إلى بعض ، في غير تنافر ، ولا تداير ، ولا تناشز . فالمدركات المعلية الغريزية ، وراءها المدركات الحسية . . ثم المدركات الحسية ، وراءها المدركات العقلية المنويق الوحى . . وتبقى هذه المدركات المفضية إلى تلقى المدركات الغيبية الآتية من طريق الوحى . . وتبقى هذه المدركات متعاونة متسائدة ، لا يمكن أن يحصل بطريق واحد منها ما يتناقض مع الحاصل من طريق مدرك أخر ، إلا أن بعض ما يقصر عن الإعامة المدركات الحاصلة بالطريق الخارق للعادة ، وهو طريق الوحى . . فعقل الإنسان ، وعقيدته ، وحسه المادى ، وعواطفه الغريزية ، كلها متجانسة متعاونة ، الإيخشى بعضها بعضا ، ولا يقطع أحدها سبيل الآخر . . » (۱)

هكذا وجدنا الموقف الإنساني إزاء المعرفة . . التي مثلت وتمثل نزوعا إنسانيًا دائمًا تتحسيل العلم الكسبي . الخاص بالج زئيات والبسائط ، والقائم على الإدراك والتصور ، والمعلول للموجود (٢) والمعلوم . .

<sup>(</sup>۱) محمد الفاضل بن عاشور (روح احضارة الإسلامية) ص٢٠، ٢١. طبعة العهد العالمي للفكر الإسلامي، والمنطن سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

 <sup>(</sup>۲) وبذلك تتمير المعرفة الإنسانية، والعلم الإنساني عن العلم الإنهى، المتصف بالإحاطة، والذي هو سبب لمع جدد والمعلوم وليس معلولا لهما، والذي لا يتوقف على الإدراك والتصور . . فهو مفارق الممعرفة الإنسانية والعلم الإنساني .

فإلى المعرفة هناك نزوع إنساني عام. على امتداد التاريخ، وفي كل البقاع، ومن كل الأجناس، .

أما في نظريات المعرفة \_ مصادر المعرفة . . وسبل اكتسابها \_ فتتمايز وتتعدد مذاهب الأم والحضارات . .

ومن هذه المذاهب في نظريات المعرفة:

- المذهب المادي الوضعي . . الذي جعل المعرفة حسية ، مصدرها الواقع المادي المحسوس . . وسبلها العقل الإنساني والتجربة بالحواس . .

- والمذهب الإنسراقي الباطني . . الذي أدار ظهره للواقع المادي . . وللعقل والنقل . . مختزلا مصادر المعرفة في الفيض والإلهام . . وسبلها في الحدس القلبي . .

- والمذهب الإسلامي. . الذي تكاملت فيه مصادر المعرفة ، عندما جمعت بين عالمي الغيب والشهادة ، وكتابي الوحى والكون . . وتكاملت فيه ـ كذلك ـ سبلها وآليات اكتسابها ، فجمعت بين العقل والنقل والتجربة والوجدان . .

فكان ذلك في الإسلام وأحداً من ميادين التعددية ـ في نظريات المعرفة ـ بإطار الوحدة في النزوع الإنساني إلى المعرفة . .



# 

في التصور الإسلامي لبداية البشرية والإنسانية: أنها بدأت بادم - عليه السلام - خلقه الله - سبحانه وتعالى - وسواه ونفخ فيه من روحه: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةُ إِنِّي خَالِقٌ بِشُرا مِن صَلْصَالَ مِن حَماً مُسْتُونَ (مَنَّ) فإذا سويتُهُ ونفخت فيه من روحي فقعوا له ما جدين (٢٠) ﴿ [الحجر: ٢٨، ٢٩]. خلفه الله لبستخلفه في استعمار الأرض ما جدين (٢٠) ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةُ إِنِّي جَاعلٌ في الأَرْض خليفة قَالُوا أَتَجعل فيها من يغسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا يغسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون (ت) ﴿ [البشرة: ٣٠] وأن البشرية قد تناسات وتكاثرت من أدم وروجه حواء فانتكاثر البشري قد جاء من نفس واحدة ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ اتَقُوا ربكم الَّذِي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالا كثيرا ونساء واثموا الله الذي تساءتون به والأرحام إنَّ الله كان عليكم رقيبا ( ) ﴿ [النساء: ١] ،

وفى إطار هذه الوحدة تعددت وتمايزت واختلفت الأجناس والألوان والأم والشعوب والقبائل والأنسنة واللغات والقوميات والخضارات. الخ. البخ. انواع وألوان من التعددية في إطار الإنسانية الواحدة، والبشرية التي يرجع إليها وينتسب الجميع. فقى إطار الإنسانية الواحدة يتميز كل إنسان بنبرة لسانه ونغمات صوته، وذبذبات نطقه وبصمة بنانه ـ بل وعينه ونَفَسه ـ عن سائر إخوته من بني الإنسان! . .

وفي إطار البشرية الواحدة تتمايز الأم باللغات التي ترسم على خارطتها دوائر القوميات. . كما تتمايز في هذا الإطار الألوان والأجناس. .

وهذه التعددية في إطار الإنسانية الواحدة هي في الرؤية الإسلامية \_ "أية من آيات الله في الخلق، لا تبديل لها ولا تحويل. في الإنسانية جامع، والاختلاف تنسوع في إطار هذا الجامع، لا قيام لطرف إلا بوجود الطرف الآخر، وذلك حتى بكون التفاعل والتعارف قاتماً \_ دائماً وأبداً \_ بين الفرقاء المتمايزين في المحيط الإنساني الجامع. في ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألستكم وألوانكم إناً في ذلك لآيات للعالمين(؟؟) أله [الروم: ٢٢].

وإذا كان المراد بالأنسنة: أعضاء النطق - كما هو رأى بعض المفسرين - فإن المراد بهذا الاختلاف «هو أن ينشئها الله تعالى مختلفة في الشكل والهيئة والتركيب، فتختلف نغماتها وأصواتها حتى لا يشتبه صوتان من نفسين هما أخوان «(١) ، فكأنما التعددية والاختلاف في «البصمات» المميزة - في إطار الإنسانية - لكل بنان! . .

وبعبارة الزمخشرى (٤٦٧ ـ ٥٣٨هـ/ ١٠٧٥ ـ ١١٤٤ م) فإن هذا التمايز والتعدد والاختلاف أية من آيات الله في أجناس النطق، حتى لا تكاد تسمع منطقين متففين في همس واحد، ولا جهارة، ولا حدة، ولا رخاوة، ولا فصاحة، ولا لكنة، ولا نظم، ولا أسلوب، ولا غير ذلك من صفات النطق وأحواله. وكذلك الصور وتخطيطها والألوان وتنويعها (٢٠) أما إذا كان الاختلاف والتنوع والتعدد في اللغات التي ترسم حدودها دوائر الأم والقوميات فإن آمو هذا التنوع واضح للعيان . . وهو تنوع لا ينفى الاختلاف في الألسنة عند كل فرد من الأفراد .

 $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}$ 

 <sup>(</sup>١) الطبرسي: (جوامع الجامع في تفسير القرآن المحيد) ج٢ ص ٢٨١. انظر (أصول العلوم الإنسانية من القرآن الكويم) ج١ ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) (الكشاف): ج٣ ص ٢١٨ : طبعة القاعرة سنة ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.

وغير التعددية في الألسن واللغات والألوان والأجناس غايزت الإنسالية إلى شعوب وقبائل، وذلك ليتعارف كل شعب وقبيل على نحو أخص، ثم لتتعارف الشعوب والقبائل بعضها مع بعض في الإطار الإنساني الجامع لسائر الشعوب. ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقَناكُم مَن ذكر وأَنْفَى وجعَلْناكُم شُعُوبا وقبائل لتعارفوا إِنَّ أكرمكُم عند الله أَنْفاكُم ﴾ [الحجرات: ١٣].

وإذا كان هذا التمايز والاختلاف بين الجماعات والشعوب والقياتل، هو تنوع في إطار جامع الإنسانية الواحدة، فإن المنطق القرآني قد جعل حكمته في التعارف بين بني الإنسان "التعارف والوتام، لا التناحر والخصام" . . وهو منطق مؤسس لقلسفة إنسانية ترفض التعصب للعنصر والجنس ضد بقية الأجناس، وتنكر دعاوى احتكار الفضائل في أمة بعينها دون الأم الأخرى، وترى الفضائل والرذائل مشاعا بين كل الأم والشعوب، تتفاوت فيها بالكسب والتدافع والاستباق، فتتعدل مواريثها منها، وتتفاوت أرصدتها فيها، دون أن تكون حظوظها منها طبعًا وجبلة يستعصيان على التعديل والتغيير،

ولقد طبعت هذه الفلسفة - في التعددية والتنوع بين الأم والشعوب في إطار الجامع الإنساني بطبعت الثقافة الإسلامية بالطابع الوسطى الذي زاوج ما بين الخصوصيات التي تتمايز بها وفيها الأم والشعوب، وما بين شيوع الفضائل والرذائل في سائر الأم والشعوب، فكان الاعتزاز بالخصائص والمميزات، دون إنكار لخصائص وعيزات الاخرين. وبرز هذا التوجه في الثقافة الإسلامية، حتى غالب فغلب نزعات الشعوبية الأعجمية والتعصب القبلي العربي كليهما . . ذلك أن العتبار الفضل والشرف موقوف على شيئين : أحدهما ما حص به قوم دون قوم في أيام النشأة، بالاختيار للجيد والردي والرأي الصائب والفضائل، والنظر في الأول والآخر . وإذا وقف الأمر على هذا، فلكل أمة فضائل ورذائل، وتكل قوم محاسن ومساو، ولكل طائفة من الناس في صناعتها وحلها وعقدها كمال وتقصير، وهذا يقضى بأن الخبرات والفضائل والشرور والنقائص مفاضة على جميع الخلق، مفضوضة بين كلهم.

<sup>(1) (</sup>في ظلال القرآن) ج٥ ص ٣٣٤٨.

فللفرس السياسة والأداب والحدود، وللروم العلم والحكمة، وللهند الفكر والروية والخفة \_ (الشعوذة) \_ والسحر والأناة، وللترك الشجاعة والإقدام، وللزنج الصبر والكد والفرح، وللعرب النجدة والقرى والوفاء والبلاء والجود والذمام والخطابة والبيان.

ثم إن هذه الفضائل المذكورة - في هذه الأم المشهورة - ليست لكل واحد من أفرادها، بل هي الشائعة بينها، ثم في جملتها من هو عار عن جميعها، وموسوم بأضدادها. فقد بان بهذا الكشف أن الأم كلها تقاسمت الفضائل والنقائص باضطرار الفطرة، واختيار الفكرة . .

ثم إن كل أمة لها زمان على ضدها، وهذا بين مكشوف إذا أرسلت وهمك في دولة يونان الإسكندر، لما غلب وسياس وملك. وكذلك إذا عطفت إلى حديث كسرى أبوشروان وجدت هذه الأحوال بأعيانها. وقد رأيت العرب حين هبت ريحهم وأشرقت دولتهم بالنجوة، وانتشرت دعوتهم بالملة، وعزت ملتهم بالنبوة، وغلبت نبوتهم بالشويعة، ورسخت شريعتهم بالخلافة، ونضرت خلافتهم بالسياسة الدينية والدنيوية. كيف تحولت جميع محاسن الأم إليهم، وكيف وقعت فضائل الأجيال عليهم.

وهذا التحول من أمة إلى أمة يشير إلى فيض جود الله تعالى على جميع بريته وخليقته بحسب استجابتهم لقوله، واستعدادهم على تطاول الدهر في نيل ذلك من فضله. . . . .

فالأم كلها شرع واحد في عدم الكمال، إلا أنهم متفاضلون بعد هذا فيما نالوه بالخلقة الأولى، وبالاختيار الثاني. . ، (١٠).

فهذه الفلسفة الإسلامية في التعددية \_ بإطار الحاسع الإنساني \_ قد آثمرت ثقافة إنسانية في النظر إلى خصائص ومميزات الأم والشعوب . . سواء منها الموروث \_ بالخلقة الأولى \_ أو المكتسب \_ بالاختيار الثاني \_ وهي الثقافة المحققة للحكمة الإلهية من وراء التعددد والتمايز والاختلاف بين الأم والشعوب . . حكمة التعارف بين الفرقاء المتمايزين في الإطار الإنساني العام .

<sup>(</sup>١) أبوحيان التوحيدي: (الإمتاع والمؤانسة) ج١ ص ٧٣\_٧٥ ، ٨١ ، ٨٩ .

بل لقد ربطت هذه الفلسفة الإسلامية بين "الجامع الموحّد" وبين "التعدد والتمايز والاختلاف" ربطًا جدليًا، لا قيام لأحدهما دون الآخر. فلا "جامع" إذا لم يكن هناك فرقاء" يجمعهم هذا الجامع. ولا "تعدد" إلا إذا كان منسوبًا إلى "جامع" لهذا العدد المتعدد! . وبعبارة القدماء: فإنه "لم يجز في الحكمة الإلهية غير هذه القسمة؛ لأن الاشتراك لو سبق بلا تفاوت لم يكن اشتراكًا، والتقاسم لو عَرَى من الاتفاق لم يكن تقاسمًا، فصار ما من أجله يفترقون، به يجتمعون، وما من أجله يتظمون، به ينشرون "(١).

فهى تعددية في إطار الوحدة. . وتنوع في نطاق الجامع . . واختلاف وتمايز في الإطار الإنساني العام .

فالتنوع والتعدد والاختلاف: سنة . . وكذلك الازدواج . . بل إن الازدواج ، المعبر عن الاقتران، هو ـ في حقيقته تعبير عن التقابل والتنوع والاختلاف ﴿ وخلقناكُم أَزُواجا( من ) ﴾ [النبأ : ٨] ، فالازدواج والاقتران لا يتأتى إلا بين فرقاء متمايزين ومتعددين مختلفين . فالإنسانية الواحدة ـ في التصور الإسلامي : أنم وشعوب وقبائل ، وألسنة ولغات وألوان وأجناس . . تتنوع وتتمايز وتتعدد وتختلف في الإطار الإنساني الجامع . .

بل إن هذه الفلسفة الإسلامية \_ في التعدد بإطار الوحدة \_ لا تقف عند عالم الإنس، وإنما تتجاوزه لتشمل أيضًا عالم الجان، فهو أيضًا أم وجماعات: ﴿ أُمْم قَدُ خَلَتُ مِن قَبْلُكُم مِن الْجِنّ والإنس ﴾ [الأعراف: ٣٨] . . وتتوزعهم العقائد والشرائع والمناهج، كما تتوزع بني الإنسان ﴿ وَأَنّا مِنَا الصَّاحُونَ وَمَنّا دُونَ ذَلِكَ كُنّا طَرائق فددا (١١) ﴾ . كما تتوزع بني الإنسان ﴿ وَأَنّا مِنَا الصَّاحُونَ وَمَنّا دُونَ ذَلِكَ كُنّا طَرائق فددا (١١) ﴾ [الجن: ١١] ﴿ وَأَنّا مِنَا الْمُسْلَمُونَ وَمِنَا الْقَاسِطُونَ فَمِنْ أَسْلَمَ فَأُولِنَكَ تَحَرُّوا رَشَدا (١١) وَأَمّا الْقَاسِطُونَ فَكِنْ اللّه اللّه المُسْلَمُونَ وَمِنَا الْقَاسِطُونَ فَمِنْ أَسْلَمَ فَأُولِنَكَ تَحَرُّوا رَشَدا (١١) ﴾ [الجن: ١٥، ١٥].

إنها سنة من سنن الله التي لا تبديل لها ولا نحويل: التحددية في إطار الوحدة، والاختلاف في إطار الجامع المُوَحَد، والتمايز في إطار الاثتلاف.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج ١ ص ٢١١.

# 

إن الكثير من المعاجم والقواميس التي عرضت وتعرض بالتعريف لمصطلح «الأمة» وخاصة تلك التي تأثرت بالمضامين الغربية لهذا المصطلح - قد تميّز تعريفها لهذا المصطلح بالضبط والتحديد، على تفاوت في السمات والقسمات والشروط التي وضعتها - وتضعها - هذه المعاجم والقواميس للجماعة البشرية الجديرة بأن تكون «أمة» متميزة عن غيرها من الأم الأحرى .

ففى الموسوعات والمعاجم ذات التوجه الفكرى المادى تنصدر العوامل المادية الشروط والسمات التى تؤهل الجساعة البشرية لتكون "أمة" حتى لتعتبر «السوق» و«الحياة الاقتصادية المشتركة» هى البوتفة التى تنصهر فيها الآمة، و"الرحم" التي تولد منها، مع ما يلزم لهذه "السوق" من «أرض مشتركة» تشمر في الميدان الفكرى والثقافي - "تكوينًا نفسيًّا مشتركا» يربط بين هذه «الأمة» بروابط «المشاعر» والأحاسيس والمثل والمزاج والقيم والذكريات والمواريث والآمال". . إلخ . . إلخ «فللسوق» هنا ما ليس «للدين» أ . .

وبعض هذه القواميس والمعاجم يذهب في التحديد والضبط لشروط «الأسة» و «الدولة»، فيرى أنا وسماتها وقسماتها بعيدًا، حتى ليخلط خلطًا واضحًا بين «الأمة»، و «الدولة»، فيرى أنا

 <sup>(</sup>١) (الموسوعة الفلسفية) وضع لجنة من العلماء والأشادغيين السوفياتين، بإشراف: م. روزنسال.
 ب. بودين ترجمة: سمير كرم. ضعة بيروت ١٩٧٤م.

"الأمة": جماعة سياسية مستقلة ذات إقليم محدد، يشترك أعضاؤها في الولاء لمؤسسة واحدة، عا يؤدي إلى إحساسهم بالوحدة، وبأنهم يكونون مجتمعًا. ولا يلزم لقيام الأمة أن نكون ذات أصل مشترك، أو لغة واحدة، أو دين أو عنصر واحد، وإن كانت الأم تتكون عادة اعتماداً على التاريخ المشترك ووجود عناصر ثقافية متشابهة. . ""

وينحو نحو هذا النهج، ذلك الشعريف الذي يرى «الأمة: جملة الأفراد الذين يكونون وحدة سياسية، وتجمع بينهم وحدة الوطن والشراث والمشاعر من ألام وأمال... (٢٠).

فهذا الخلط بين «الأمة» و «الدولة» هو ثمرة من ثمار التأثير الفكرى الغربي في مادة ومضمون هذه المعاجم والقواميس «العربية»، وهو \_ أيضا \_ خادم للأهداف الغربية من وراه إشاعة هذه المضامين في هذه التعريفات التي تكوّن وتلوّن وتصنع فكر القراء والباحثين العرب والمسلمين في هذا البحث . . مبحث «الأمة»، وتحديد ماهيتها ونطاقها! . .

فالحضارة الغربية قد صاغت «للأمة» أمثال هذه التعريفات التي خلطت بينها وبين «الدولة»؛ لأن «أم» هذه الحضارة قد استلكت كل منها - تقريبًا - «دولتها» الحرة المستقلة . . وبعض «دول» هذه الحضارة ، وإن ضمث «أمًا» متعددة فليس في إطارها ا «أم» فتتها القهر الاستعماري فحرمها من امتلاك «الدولة» الواحدة للأمة الواحدة . فالتطابق الواقعي قائم في إطارها بين «الأمة» و«الدولة» إلى حد كبير "". .

<sup>(</sup>١) (قاموس علم الاجتماع) تحرير ومراجعة : محسد عاطف غيث طبعة القاهرة ١٩٧٩م

<sup>(</sup>٢) (المعجم الفلسفي) ـ وضع مجمع اللغة العربية ـ القاهرة .

<sup>(</sup>٣) «الدوانة»: هي جهاز السلطة في مجتمع من المجتمعات ونيس بالنصرورة أن يكون شكلها الأوروبي - جهاز القهر القور الفوة الفاهرة - هو شكلها الوجيد، فكل سلطة عامة وعليا في مجتمع ما هي علي لحو ما - «دولة» بل إن درجة الإطلاق والشمول «للمولة - يفارتان حتى في النماذج الأوروبية . فالدولة النكليانية - الشمولية - «الدولتية Sratism» في النظم اللب الية وعلى سلطة الدولة - «الدولة - الدولة في النموذج الإسلامي قيوم أكثر عاهي في النموذج الغربي بأتواعه المنسيزة؛ لأن الدولة الإسلامية حاضعة لشريعة سماورة ، ينما هي في النموذج العربي واضعة الشريعة مماورة ، ينما هي في النموذج العربي واضعة الشيخة . وعلى حين بضع الموذج الإسلامي سلطات الاجتهاد الشريع - والقضاء خارج السلطة النميذية ، نجد منطقة الشريعة المولانية المولية المسلطة الننفيذية - في السوة جالم إلى - داخل الهيئة البرلمانية لحرب الأقلبية الحرب الأقلبية الحرب الإقلبية وت ١٩٨١ م - ما المولة السياسة ) - غوير (١٥٠ - عبدالوهاب الكيالي - طعة بيروت ١٩٨١)

وشيوع هذا المفهوم ـ الذي يطابق بين الأمة والدولة ـ في قواميس ومعاجم الأم التي مزقها القهر الاستعماري الغربي ، أو المصالح الإقليمية الضيقة لبعض العشائر والفشات والطبقات ، والتي أثمرت نظم الملوث الطوائف الذين صنعهم ويرعاهم الاستعمار وهيمنة الحضارة الغربية . . إن شيوع هذا المفهوم يسهم ولا شك في تشكيك هذه الأم بوحدتها . ، فيفقدها الاتجاه الموحد نحو استكمال وحدتها كأمة ، ونحو إقامة الدولة الواحدة التي ترسخ وحدة الأمة وتنمي سماتها وقسماتها . وهنا تنهض المفاهيم الغربية ـ عندما توظف خارج إطارها وتزرع في غير أرضها ـ بدورها في مؤازرة غيرها من أدوات القهر والاستلاب التي صنعها ويصنعها الاستعمار . . وفي هذا الإطار ، وغت هذا الضوء يجب أن نرى قيمة ومرامي ونتائج دعوى الذين ينطلقون من المفاهيم الغربية عن الأمة لينكروا وحدة المسلمين كأمة! . .

### 禁 告 蒙

ومن هذه المعاجم والقواميس من برئ من آفة الخلط بين "الأمة او "الدولة"، مع تميزه - في تعريفه للأمة - بخصائص التعريفات المنطقية الحديثة التي تحاول استقصاء السمات والشروط والحدود، كي يكون التعريف أقرب ما يكون إلى التعريف الجامع المائغ قنجدها تعرف "الأمة م قانونًا - بأنها: "جمعاعة من الناس تجمعهم عناصر مشتركة، كوحدة الأصل واللغة والعفيدة والتراث الفكرى، عما يجعلهم وحدة حضاربة واحدة، ويخلق عندهم شعوراً بالانتماء إلى تلك الوحدة وتعلقاً بها. والأمة جقيقة اجتماعية وحضارية، خلافًا للدولة، التي تعتبر وحدة سياسية وقانونية، وبلاحظ أن المدولة قد تكون موزعة بين عدة دول، كما كان الشأن بالنسبة للأمة العربية، كما أن الدولة قد تضم عناصر مختلعه، كما كان الشأن بالنسبة للإمبر اطورية العثمانية قديما، وسويسوا حديثًا، . " (1)

تلك في أبرز المناهج في تعريف «الأمة» بالمعاجم والقواميس والموسوعات الحديثة، جمعت بينها ـ رغم التمايز والاختلاف ـ خاصية الضبط والتحديد والاستقصاء لتشروط والقسمات التي لا بدمنها كي نظلق على جماعة بشرية ما مصطلح «الأمة».

<sup>(</sup>١) (المعجم الكبير) .. وضع مجمع اللغة العربية .. فلبعة القاعرة ١٩٧٠م.

ولقد تعمدنا الإشارة إلى هذه الخاصية الحديثة في تعريف الأمة النسرز ـ كما سيأتي ـ افتراقها واختلافها مع النهج العربي الإسلامي في تعريف الأمة اذلك النهج الذي ابتعد ـ قاصداً وعامداً ـ عن الضبط والتحديد ووقف في التعريف للأمة عند حدود "الجماعة"، فاعتبر الجماعة " أية جماعة ـ التي يربطها رابط ويجمعها جامع ـ أيا كان هذا الرابط وهذا الجامع ـ اعتبرها: الأمة المتميزة عن غيرها من الأم . ذلك أن وراء هذا النهج العربي الإسلامي دلالات فكرية تنم عن خصوصيات للأمة العربية الإسلامية جديرة بالبلورة والتحديد عندما نبحت عن المفهوم المتميز لمصطلح اللأمة افي عضارتنا العربية الإسلامية، وذلك فضلاً عن شهادة هذا النهج المتميز في تعريف حضارتنا العربية الإسلامية واحدة . وقبام التنوع في إطار هذه الأمة الواحدة .

## مفهوم الأمتهفي أصول العربية

يقول الراغب الأصفهاني (٢٠٥ه/ ١١٠٨م) في كتابه (المفردات في غريب القرآن) عندما يعرض لتعريف الأمة ا: إنها «كل جماعة يجمعهم أمر ما، إما دين واحد، أو زمان واحد، أو مكان واحد، سواء أكان ذلك الأمر الجامع تسخيراً أم اختياراً، وجمعها: أم . . (١٠) . فهي إذن - الجماعة يجمعها أمر ما فيميزها عن غيرها من الجماعات وسواء أكان هذا الجامع طبيعياً وخلقة وتسخيراً - كما هو الحال في الخلق الإلهي لجماعات (أم) الحيوان غير المختارة، وفي الجوامع الطبيعية التي تجمع الجماعات (الأم) الإنسانية - أو كانت جوامع مختارة وضعية كاللغة، مثلاً

ولقد استقر - واستمر - هذا المفهوم لمصطلح «الأمة» في تراثنا اللغوى، وعبر معاجمنا العربية، وكتب التعريفات وكشافات مصطلحات الفنون(١٢)، ونهج ذات النهج أحدث هذه المعاجم - وهو (المعجم الكبير) - عندما استند إلى القرآن الكريم

<sup>(</sup>١) (المفردات في غريب القرآن) ص ٢٣.

 <sup>(</sup>٢) انظر (نسان العرب) ـ لابن منظور ـ طبعة دار المعارف. القاهرة . وانتهانوي (كشاف اصطلاحات انفدون) طبعة الهند ١٨٩٢م.

والسنة النبوية الشريفة والشعر العربي ـ وهي دواوين اللغة العربية ومصادرها المرجعية ـ فكشف عن أصالة هذا المضمون لهذا المصطلح في لغتنا العربية . .

فالأمة: هي الجماعة ﴿ وَلْتَكُن مَنكُمْ أُمّةٌ يَدّعُونَ إِلَى الْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْعَرُوفَ وَيَنْهُونَ عَن الْمَنكُر ﴾ [آل عمران: ١٠٤] وهي الجماعة والجنس من كل حي ، ولو لم يكن بشرا: ﴿ وما من دَابّة فِي الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أُمم أَمتُ الْكُم ﴾ يكن بشرا: ﴿ وهي الجماعة من الناس يربطها رباط «الجيل والقرن» ﴿ كذلك أَرسلناك في أُمّة قد خلت من قبلها أُمم ﴾ [الرعد: ٣٠] . . وهي أمة - أي جماعة - كل نبي - الذين أرسل إليهم - الذين أمنوا منهم ، والذين ظلوا على كفرهم ، فهم جميعا المأمة الدعوة ، ويجمعها جامع الدعوة ورباطها . والذين آمنوا منهم هم المة الإجابة ، يجمعهم جامع الإيمان ورابطة الإجابة ، . ثم هي الفرد إذا قام - بامتيازه وتحيزه - مقام الحماعة . . كالرجل الذي لا نظير له . . والمعلم الجامع للخير ﴿ إِنَّ إِبْراهِيم كَانَ أُمّة قَاتُ الله حَنيفا ﴾ [النحل : ١٢٠] . . والمتفرد بدين الحق رغم طوفان الوثنية والضلال : قائم يوم القيامة زيد بن عمرو بن نفيل أمة وحده (۱)!

كما يطلق المصطلح - مصطلح «الأمة» - على «الدين والملة» كجامع يجمع الجماعة في جمع المحاعة في فرية من نُدير إلا قال مترفوها إنّا وجدنا أباءنا علَىٰ أُمّة وإنّا علَىٰ آثارهم مُقتدُون (آ؟) ﴾ [الزخرف: ٢٣] وعلى السُّنة والطريقة - بهذا المعنى - وكذلك على «الحين والزمان» كرابط جامع لمن يعيشون هذا الحين والزمان: ﴿ وَلَن أُخَر نَا عَنْهُمُ الْعَذَابِ إِلَىٰ أُمّة مُعْدُودة لِيقُولُنُ مَا يَحْسُهُ ﴾ [هود: ٨] وأخيرا يطلق هذا المصطلح - «الأمة» - على «المُلك» ، كرباط سياسي يجمع الرعية برباط الدولة .

وعلى هذا الدرب سار (معجم ألفاظ القرآن الكريم) - بعد ما نظر في المواضع التي ورد فيها مصطلح االأمة، بآيات القرآن - فقال عن االأمة، : إنها اكل جماعة يجمعهم أمر ما، وجمعها: أم. والأمة: الدين. ، والحين. . ١٠ ذلك لأن أربعة وأربعين موضعًا

<sup>(</sup>۱) مآثور نبوی شریف.

من مواضع ورود هذا المصطلح بالقرآن الكريم قد جاء معناه فيها دالا على الجماعة من الناس . . بينما جاء في موضعين بمعنى الخيرا وفي موضعين بمعنى اللين ا . . وبمعنى القدوة ومعلم الخيرا في موضع واحد . . فموسى ـ عليه السلام ـ عندما ورد ماء مدين . . فوجد عليه أمة من الناس يسقون في [القصص: ٢٣] وهم جماعة جامعها: طلب السقاية من ماء مدين . . في ومن ذريتنا أمة مسلمة لك في [البقرة: ١٢٨] جامعها: إسلام الوجه نه . . فولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر في [آل عمران: ١٠٤] جامعها: التراصي بالحق والصبر على مكاره وينهون عن المنكر في [آل عمران: ١٠٤] جامعها: التراصي بالحق والمعبر على مكاره الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر . فوما من دابة في الأرض ولا طالر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم في [الانعام: ٣٨]. واحامع في كل منها: النظام والاشتراك في تحط الخلقة وطرائق العيش . الخ. . إلخ . .

ولقد كانت السنة النبوية الشريفة الردف الذي سار على نهج الفران الكريم في استخدام هذا المصطلح مصطلح الأمة وقاصدة به ذات القصد، وواضعة فيه ذات المضمون. ففيها نجد أحاديث الرسول يَنْ في الإنامتي المجتمع على ضلالة الله وجامعها: رباط الإجابة للدعوة المحمدية .. و: المستفان من أمتى ليس لهما في الإسلام نصيب: المرجنة والقدرية الله فلماصي لم تخرج أهلها من حامع الأمة .. و: الا تزال طائفة من أمتى قوامة على أمر الله الا يضرها من خالفها الله الله المحربة عن جامع الأمة .. و . النمل أمة من الأمه الله الخواجة الأمة .. و .. النمل أمة من الأمه الله الخواجة الأمة .. و .. النمل أمة من الأم الأم الأمراء بقتلها الله المحربة النما الله الأمة .. و النمل أمة من الأم الله الخواجة الخواجة الأمة .. و النمل أمة من الأمة .. و الخواجة النما الماء .. و الخواجة الماء .. و النماء الماء .. و النماء ... و النماء .. و النماء

فهى - إذن - الجماعة . . أية جماعة يربطها أي رباط جامع هي "أمة"، دونما ضبط أو تحديد لروابط بعينها، أو لعدد من هذه الروابط الجامعة .

١١٤رواء اين ماجه

 <sup>(</sup>٢) رواد الترمذي \_ قد تكون لنا آراء، منبعها الدراية، في أحاديث الصراعات والمناقب المذهبية والعرقية ليس هذا موضعها ، . إذ موطن الاستشهاد الآن هو للعني الذي استخدم المصطلح للدلالة عليه

۱۳۱ رو د این ماجد.

<sup>(</sup>٤) رواه منبلج.

اله) رواه الترمذي والنساني وأبو هاود وبين ملجه والدارمي والإمام أحمد.

ذلك هو المضمون الذي اجتمعت عليه أصول العربية ، وسأد في حضارتنا الإسلامية . .

فهل لهذه المرونة التي رفضت التحديد والتقييد، والتي تركت الباب مفنوحًا للروابط المضافة إلى الجماعة، وكذلك لحدود الجماعة ذاتها. وأيضًا لألوان التنوع في داخلها. هل لهذا النهج المتميز، وهذه الخصوصية العربية الإسلامية دلالة حضارية في ميدان التمايز الحضاري والخصوصيات القومية، يمكن رصدها عندما تكون المقارنة بين الأم والحضارات؟! . وهل في ذلك ما يلقى ضوءًا على أمر ذي بال في مفهوم الأمة الحصار تنا العربية الإسلامية؟! على النحو الذي يكون شاهدًا صادفًا على الوحدة الأمة الإسلامية وغيزها بين الأم؟! . وأيضًا على «التنوع . والنعددية» في إطار جامع هذه الأمة الواحدة؟! . لننظر . .

## ه أمر تنحو نحو العالميات

في الحضارة الغربية ساد مصطلح «الأمة» في مرحلة تبلورت فيها القوميات ، على أنقاض الرابطة اللاهوئية النصرانية الجامعة . . فكان الاستقلال والانسلاخ هو طابع المرحلة . ثم كان الطابع الصراعي الذي تولّد من تناقضات المصالح الرأسمالية عاملاً هامًا في تأجيج العصبية القومية ، فكان البحث في إطار الفكر القومي الغربي عن الفواصل والفروق وعوامل النمايز بين الأم والقوميات . . فرأينا الضبط والتحديد للسمات والشروط الجامعة المائعة في تعريف «الأمة» إذكاء لروح النميز ، الذي صار بوتقة لروح «المغايرة» القومية ، وشحنًا للوجدان القومي كي يدفع كل أمة إلى الغلبة في بوتقة الصراع على المصالح والأقاليم ، داخل أوروبا أولاً ، وخارجها بعد ذلك ، إن في العالم الجديد أو القديم طلبا لمصادر الثروة ، والأيدي العاملة الرخيصة ، وتحقيقًا للهيمنة والاحتواء . .

تلك كانت ملابسات الصياغة والتخديد لمضمون مصطلح «الأمة» في الفكر القومي للحضارة الغربية . . ولما كانت ملابسات صياغة مضمون هذا المصطلح في حضارتنا العربية الإسلامية مغايرة تمام المغايرة ومخالفة كل الاختلاف لتلك الملابسات الغربية ، بل وعلى النقيض منها. . فلقد تميز عندنا هذا المفهوم والمضمون لمصطلح «الأمة» تميزًا كبيرًا.

فالطور العربي الإسلامي لحضارتنا، الذي تبلور على أرض أمتنا بعد الإسلام، والذي تعيشه هذه الأمة ، كامتداد متطور لمواريثها الخضارية والفكرية التي سبقت ظهور الإسلام . . هذا الطور العربي الإسلامي لم يكن طور انسلاخ عن رباط أشمل، ولا استقلال عن كيان أكبر، ولا يحث عن العوامل المميزة، والفواصل والحواجز والفروق. . وإنما كان\_على العكس من ذلك\_طور جمع وتأليف للفكر الحي المتوقد الذي جاء به الإسلام مع المواريث الفكرية والحضارية التي وجدها العرب المسلمون في البلاد التي دخلت في عالم الإسلام. . وللجماعة العربية المسلمة التي انطلقت من شبه الجزيرة مع الشعوب التي توحدت في إطار الدولة العربية الإسلامية الجامعة. . فلم يكن همَّ هذه الحضارة وجماعتها البشرية ـ ومن ثم لغتها العربية ـ البحث عما يميز ويحدد ويفصل ويفرق، طلبًا للاستقلال القومي عن كيان أوسع ورابطة أشمل، وإنما كان همها هو البحث عن عوامل التأليف لأمة أكبر وجامعة أشمل، وحضارة أوسع. . ولذلك، فلقد وقفت هذه الحضارة ـ ولغتها ـ بمضمون ومفهوم معنى االأمة؛ عند مضمون الرباط الجامع للجماعة، أيًّا كان هذا الرباط، وذلك حتى يظل الباب مفتوحًا للتأليف والاستيعاب، وحتى تمتد مساحة تأثير وفعالية «النواة الإسلامية» فتشمل دائرة حضارتها كل الجماعات التي تدخل داثرة حضارة الإسلام، حتى ولو لم تتدين بدين الإسلام . . فكان هذا التوجه بمثابة العملة ذات الوجهين: الأفق المتسع، دائمًا وأبدًا، للاستيعاب. . ووجه التنوع والتعددية في إطار هذه الأمة! . .

ولقد دعم من هذا التوجه: عالمية الرسالة الإسلامية، وأهمية العقيدة في الدين الإسلامي، وأيضًا كونها الرسالة الخاتمة التي جاءت لتستوعب ميراث الماضي بالإحياء والتجديد ولتصوغ منه بعايير الإسلام حضارة مستقبلية، ذات نزوع عالمي لا تنكر التمايزات بين الجماعات البشرية، ولا تحاربها، ولكنها تهذب شذوذها وغلوها لتوظيف التعددية القومية في بلورة وإنماء وتطوير أمة واحدة، صاحبة حضارة ذات نزوع عالمي . . لهذا كان وقوف هذه الأمة عند الحد الأدني من الروابط في مضمون

الأمة» ومفهومها، طلبًا للحركة، ونزوعًا للامتداد وتوجهًا للتأليف، ورفضًا لعصبية الانغلاق وتعصب الاستعلاء على غيرها من الجماعات والأمم والحضارات.

لقد كان توجها للامتداد الاندماجي، لا للاستقلال الانفصالي، وكان اجتماعها على أن اتَحَقَّها الإمام ومهمة دائمة ومستمرة، لا بالمسخ والنسخ للمواريث والقسمات الحضارية الأخرى - كما حاولت وتحاول ذلك الحضارة الغربية مع غيرها من الحضارات وإغا بالإحياء والتجديد والتطوير والاستبعاب لما هو قابل وصالح للإحياء والتجديد والخضارية على اختلاف مواطنها وميادينها وألوانها.

إنه منطق متميز . . وتوجه متميز ، أثمر هذا التميز لمفهوم "الأمة" في حضارتنا العربية الإسلامية عنه في غيرها من الخضارات . . وعنه في الخضارة الغربية على وجه الخصوص .

ولم يقف هذا الوليد الحضاري بنطاق الأمة ومفهومها عند حدود «القبائل العربية»، فنقد كانت مرحلة تجاوزها التأثير التوحيدي الذي بدأ من قريش، مستعينًا بها على إنجاز أكبر في دائرة أوسع، هي دائرة وحدة «القبائل» و«الشعوب» بمعيار «التأثيف» وفي إطار «التعارف» الذي لا يلغي التمايز، ولا يقفز على الخصوصيات، وإن أتاح الفرص وخلق الأطر للتفاعل والتوحيد. فمع التعددية تكون وحدة الأمة الطامحة إلى الامتداد الطوعى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكُرُ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ للمتداد الطوعى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكُرُ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لَتَعَارُفُوا إِنْ أَكُومُكُمْ عند اللَّهُ أَنْقَاكُمْ إِنْ اللَّهُ عليم حبير (١٠٠) ﴾ [الحجرات: ١٣]. فالاتجاه إلى الأمة العالمية لا ينكو أن التعددية هي سنة من سنز الله في الكون والخليقة ﴿ وَمَنْ آيَاتُهُ خُلُقُ السنموات والأَرْضُ واختلافُ أَلْسَنتكُمْ وأَلُوانكُمْ إِنْ في ذَلَكَ لَآيَاتُ لَلْعَالَمِينَ (٢٠٠) ﴾ [الروم: ٢٢].

إنها أمة الدائمة التَّحَقُّق". . بل إن ديمومة هذا التَّحَقُّق هي معيار حيويتها ونهوضها بوسالتها العالمية والخالدة التي أرادها لها الله! . .

ولذلك، فلقد وازنت هذه الأسة ـ وهي تحقق استدادها وتبلور حضارتها ـ بين الخاص والفاص العام الله والله من المجلها والخاص الموالعام الله في بناء أشمل، هو بناء الأمة الجديد ـ وذلك بعد أن كانت كيانًا مستقلاً قامًا وستعصيًا على الترويض ـ كذلك وجدناها تقيم ـ بواسطة التعارف الذي هو التفاعل الطوعى ـ رباطًا جامعًا بين القبائل والشعوب ويم حتى لقد احتضن محيطها اجامع ـ كأمة وحضارة ـ الجزر القومية فيجمعها جميعا بخيوط الحضارة الإسلامية ، دون أن ينكر عليها التمايز القومي المبرأ من العصبية العرقية وضيق الأفق النّسبي والجنسي . ينكر عليها التمايز القومي المبرأ من العصبية العرقية وضيق الأفق النّسبي والجنسي . فعوف مفهوم الأمة ـ في فكرنا الحضاري ، وفي تجربتنا التاريخية ومبراثنا الاجتماعي ـ الدوائر التي تبدأ من الفومي إلى الأحامعة الإسلامية والعشيرة ـ إلى الشعب الي تعميق الرباط الجامع ، وإلى مد نطاقه إلى المقاحديد . بل نقد صدت الدائرة الإسلامية مع المنابة الخيوط والعلائق والأسباب .

لقد كان "الإسلام" ـ كدين ـ وكانت "الجامعة العربية الإسلامية" ـ كأمة ـ وكانت "الحضارة العربية الإسلامية ـ كإبداع تزامل في صنعة : الوحى الديني وعلومه مع المواريث الفكرية والحيضارية لشعوب البلاد التي دخلت عالم الإسلام ـ وكانت "الدولة" كأداة للدين والحضارة ـ . . كان جميع ذلك في مسيرتنا الحضارية و تجربتنا التاريخية وعارستنا الاجتماعية أشبه ما يكون بالدوائر الدائمة الاتساع ، حركها رسول الله سند أن أتاه وحي ربه قائلا: ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق (٠٠) خلق الإنسان من علق (٠٠) اقرأ وربك الأكرم (٠٠) الذي علم بالقلم (٠٠) علم الإنسان ما لم يعلم (٠٠) ﴾

[العلق: ١٥].

• وفي الدين الرسول على فجعل المدالة الذعوة الأقربين من عشيرت في الذو عشيرت الأقربين من عشيرت في وأنذر عشيرتك الأقربين (٢٠٤) إلى الشعراء: ٢١٤] . . ثم عسم الدعوة عنى نحو جعل نطاق "آمة الدعوة" كل القوم والعشيرة، وهم "الجماعة الذين تربط بعضهم ببعض روابط دم أو نسب أو اجتماع (١) . . .

ولقد حدّت سبحانه وتعالى - هذه الأمة عن خصوصيتها القومية التى ثيزها بالحجاء والمستولية معًا، في إطار هذه الدعوة العالمية، فقال لها القرآن الكريم غير خطابه لنبيه عليه الصلاة والسلام - ﴿ فاستمسل بالذي أوحي إليك إلك على صراط مستقيم (٢٠) وإنّه لذكر لك وتقومك وسوف تسألون (٤٠) ﴾ [الزخرف: ٤٣، ٤٤، ٤٤] . . وفي الوقت ذاته كان حديثه القراني عن عالمية الدعوة . فمحمد عن النبي العربي - ومبلح الإعجاز العربي - هو رسول الله إلى العالمين: ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين (١٠٠) ﴿ الأنبيا: ٥] وفرأنه الكريم - الذي هو شرف له وللعرب - موحه إلى العالمين ﴿ قال لا أسأنكم عليه أجرا إن هو إلا ذكرى للعالمين (٥٠) ﴿ الأنعام: ٩٠].

فشرف العوب في الإسلام الذي قتل في اصطفائهم كجماعة ... أمة للحمل رسالته إلى العالمين .. يزامل عالمية الدعوة ، ولا يحتكرها .. إنه الاتساق مع المهوم العربي الإسلامي المتميز لمصطلح «الأمة» ونطاقها الذي لا تعرف أفاقه الحنود. والجامعة في إطارها الدوائر والأنواع والتعدد في اللبنات والمكونات! . .

■ وفي الدولة؛ كانت البداية اعربية البلغيار القومي العربي - ثم انداحت دائرة الدولة وبنية تكوينها لتستشرف العالمية التي صنعت ثوبها من سميج سداه دائرة (١) معجم الفاظ القرآن الكريم - طبعة انفاهرة ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م،

«العروبة الخضارية» ولحمته «الإسلام الخضاري». . صانعة ذلك المزيج الحضاري الجديد والفريد! . .

لقد تأسست دولة المدينة، التي أقامها المسلمون الأوائل تحت قيادة النبي عليه الصلاة والسلام وفق معيار العروبة الحضارية و وجدنا الدستورها والذي المتهر في التاريخ ومصادره به الصحيفة اوب الكتاب يعدد اللبنات التي كونت بناه الرعية في هذه الدولة، فإذا هي جميعًا "قبائل عربية ". وفي هذا الدستور اوجدنا التمييز بين اأمة الدين واأمة السياسة " كما وجدنا الجمع بينهما . فالوحدة قائمة على التنوع والتصايز . القبائل تتوحد في الأمة . والعرب المؤمنون من المهاجوين والأنصار حم المة الدين " . وهم مع القطاعات العربية المتهودة من قبائل المدينة والأنصار حم المة واحدة الدين " . أمة السياسة ورعية الدولة . فالمسلمون "نواة " منها تبدأ دائرة الدولة ، لتنداح شاملة العرب المتهودين ، استشرافًا لدائرة أوسع . . دائرة الشعوب الأخرى والقوميات الأخرى .

وعن هذه الحقيقة حول مفهوم الأمة في الدولة العربية الإسلامية الأولى يقول "دستور" دولة المدينة:

اهذا كتاب من محمد النبي، وسول الله، بين المؤمنين والمسلمين من قريش وأهل يرب، ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم. أنهم أمة واحدة من دون الناس. وأنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم. وأن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين. وأن يهود بنى عوف أمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم . وأن ليهود بنى النجار . وبنى الحارث . وبنى ساعدة . وبنى جُسُم . وبنى الأوس . وبنى تعلية . وبنى الشُطبية مثل ما ليهود بنى عوف . وجفنة بطن من ثعلبة كأنفسهم . وأن بطانة يهود كانفسهم . وأن على اليهود نفقتهم، وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة . وأن وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النصر على من دهم يئرب . وإذا ينهم النصح والنصيحة والبر دون الإشم . وأن بينهم النصر على من دهم يئرب . وإذا ينهم النصح على من دهم يئرب . وإذا بينهم النصح على من دهم يئرب . وإذا بينهم النصح على من دهم يئرب . وإذا بينهم النصح على من دهم على المؤمنين ، إلا من حارب في الدين ، وعلى كل أناس حصتهم من ذلك فإنه لهم على المؤمنين ، وأن يهود الأوس صواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه دانبهم الذي قبلهم ، وأن يهود الأوس صواليهم وأنفسهم على مثل ما لأهل هذه

الصحيفة مع البر المحض من أهل هذه الصحيفة، وأنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يُخاف فساده، فإن مردّه إلى الله وإلى محمد رسول الله . (١). .

فيعد أن عدد الدستورا - وهو يحصر لبنات الأمة والرعبة السياسية للدولة - القبائل العربية التي آمنت بالإسلام - من المهاجرين والأنصار - ومن لحق بهم وجاهد معهم . . ذكر أنهم أمة الدين - "أمة واحدة من دون الناس" . . بعد ذلك شرع فعدد القطاعات المتهودة من القبائل العربية بالمدينة . . أي اليهود العرب - الأميين - لا العبرانيين : ﴿ ومنهم أُميُون لا يعلمُون الكتاب إلا أَمَانيُ وإنْ هُم إلا يظُنُون (٢٠٠) ﴾ [البقرة : ٧٨] . . وجعل لهؤلاء العرب المتهودين - مع بطائعهم ومواليهم - كامل الحقوق والواجبات المقررة للمواطنة في الدونة الجديدة ، مقررًا أنهم "أمة مع المؤمنين" . . فالأمة هنا هي الجماعة . . ومنذ هذا التاريخ المبكر في مسيرة الإسلام لم تقف حدود "الأمة - الجماعة" عند "أمة الدين وإنما تجاوزتها ، دون أن تسقطها . . لقد انداحت الدائرة - دون أن تسقطها . . لقد انداحت الدائرة - دون أن والمرجعية في الأمة - المتعددة الشرائع الدينية - هي للشريعة الخاتمة للشرائع الإلهية ، وأنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار يُخاف فساده ، فإن مردّه إلى الله وإلى محمد رسول الله - وأيضًا - فالاستشراف للآقاق الأوسع والأبعد دائم ؛ لأنها أمة الاستيعاب والإضافة والاستلهام والتمثل ، وليست أمة الانسلاخ والتشرذم والمدود والتعصب والعدوان على الأغيار . .

## • والتعددية في الشرائع

لقد بلور الإسلام الهوية . . وألف الأمة . . وأقام الدولة ذات الرعية الواحدة ، والمرجعية الواحدة ، والمرجعية الواحد . . وفي إطار هذه الوحدة قامت وعاشت وتعاشت التغددية . .

فالدوافر القبلية لم بمحها هذا التوحيد للأمة والرعية ، وإنما وظفها لبنات تعلى (١) [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشية] ص ١٥ - ٢١ - جمعها وحققها: د. محمد حميداته الجيدر أبادي، طبعة القاهرة ١٩٥٢م

وتدعم البناء الجديد، حتى لقد جعلها تحارب على راياتها، بل ووظف عصبياتها لنصرة القيم الجديدة.

والشرائع الدينية لم تطو صفحاتها الشريعة الخاتمة، وإنما تعايشت تعددية الشرائع والملل افي إطار المرجعية الإسلامية للدولة الواحدة.. وذلك تطبيقا لمعنى حديث رسول الله عن الأنبياء إخوة لعكلات (أمهات متعددات) دينهم واحد، وأمهاتهم شتى الله المنهاء إخوة لعكلات وأمهات متعددات) دينهم واحد، وأمهاتهم شتى الله المنهاء الله الله والمسلمون أمة واحدة من دون الناس .. ويهود آمة مع المؤمنين، لليهود دينهم وللمسلمين دينهم ، وبينهم النصح والنصيحة والبردون الإثمان على من حارب أهل هذه الصحيفة .. وبينهم النصح والنصيحة والبردون الإثمان

ومع اتساع الدولة والأمة كانت هذه التعددية في إطار الوحدة تنداح ، قتوضع في الممارسة والتطبيق . . فيكتب الرسول يَقَيُّهُ إلى أهل "مقنا" قرب "أيلة" الكم ذمة الله وذمة رسوله على أنفسكم ، ودينكم ، وأمر الكم ، وكل ما ملكت أيمانكم " . (٢) وإلى أهل "نجران" : لهم جواز الله وذمة محمد النبي رسول الله ، على أموالهم ، وأنفسهم ، وملتهم ، وكان ما تحت أيديهم وأنفسهم ، وملتهم ، وكان ما تحت أيديهم من قليل أو كثير ، لا يغير السقف من أسقفيته ، ولا راهب من رهبانيته ، ولا كاهن من كهانته ، وليسهم النصف غير ظالمن ولا مظلومين . . (٢)

فالإسلام، ودولته، وأمته، وشريعته، تقنن التعددية، التي تجعل الرسول.. قائد الدولة الكتب ويعلن لخيم السلمين: «وأن أحمى جانبهم، وأذب عنهم، وعن كناتسهم وبيعهم وبيوت صلواتهم، ومواضع الرهبان، ومواطن السياح، حيث كانوا.. وأن أحرس دينهم وملتهم أين كانوا.. بما أحفظ به نفسي وخاصتي وأهل الإسلام من ملتي، وأن أدخلهم في ذمتي وميثاقي وأماني).. (1).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وصلم وأبو داود والإنام أحمد.

 <sup>(</sup>٢) [مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوى والخلافة الراشدة) ص ٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصد السابق عن ١١٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص ١٢٢ ، ١٢٤ .

فالتعددية - في إطار وحدة الدولة والرعية والمرجعية - سنة ودستور ومعاهدات وضعت في الممارسة والتطبيق . ولم يكن ذلك بالأمر الغريب ، فهذه الأمة العالمية مؤسسة على التعددية . . وهذه التعددية - كالعالمية - وحي إلهي ، جاء به القران الكريم : ﴿ ولو شاء ربّك جعل النّاس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين (١٠٠٠) إلا من رحم وبك ولذلك خلقهم وتمت كلمة ربك لأملان جهنم من الجنة والناس أجمعين (١٠٠٠) أو اهود : ١١٨ ، ١١٩ ] ﴿ لكُل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم في ما آتاكم فاستبقوا الخيرات إلى الله مرجعكم جميعا فينبئكم بما كنتم فيه تختلفون (١٠٤٠) ﴾ [المائدة: ٤٨] ،

فالأمة العالمية قد تأسست على التعددية . . بل إن التعددية هي شرط العالمية ، وبدونها لا تتأتى العالمية ، التي تعنى التُحفِّق الدائم ، والاستيعاب المستمر لمن يدخل في إطار من الأطر الجامعة للأمة : وحدة العقيدة . . ووحدة الشريعة . . ووحدة الخضارة . . ووحدة الدار . . وفي كل إطار من هذه الأطر الجامعة تنوع وتعددية . . قتل لبنات في بناء الوحدة والتوحيد .. .

بل إن هذه التعددية في "الملل.. والشوائع" لم تقف عند أصحاب الشرائع والملل السماوية - من اليهود والنصاري - وإنما شملت - أيضا - كل من لهم "شبهة كتاب" كالمجوس . . لم قبست عليهم ديانات وضعية ، كديانات الهند والشرق الأقصى ، تعبيراً عن المفهوم المرن للجماعة والأمة المندينة . . واستقر ذلك في فقه الإسلام بعد عصر الفتوحات وائتشار الإسلام . .

اقد كانت المرة الأولى التي يأتي فيها دين يعلن رسوله وكتابه التعددية في الملل والشرائع: ﴿ إِنَّا أَنْوَلْنَا التوراة فيها هدى ونُورُ يحكم يها النبيون الذين أسلموا للذين الشوائع . . ﴿ وَقَفِينَا عَلَى آثارِهم بعيسى ابن مويم مصدقا لما بين يديه من التوراة وآتيناه الإنجيل فيه هدى ونور ﴾ . . ﴿ وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بما أنزل الله فيه ومن لم يحكم بما أنزل الله في مصدقا لما بين بديه من التول الله في مصدقا لما بين بديه من

الْكَتَابِ وَمُهِمَّمًا عَلَيْهِ ﴾ ﴿ لَكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شَرْعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجعلَكُمْ أُمَّةً واحدَةً ﴾ [المائدة ٤٤ – ٤٨].

وعندما وقف أثمة تفسير القرآن الكريم أمام هذه الحقيقة، قالوا معبرين عن هذا الباب من أبواب "التعددية" و"التنوع" في إطار "الوحدة" قالوا: "إن الشرعة والشريعة هي الطريقة الظاهرة التي يتوصل بها إلى النجاة . . ومعنى الآية : أن الله قد جعل التوراة الأهلها، والإنجيل لأهله، وهذا في الشرائع والعبادات . والأصل: التوحيد، لا خلاف فيه ﴿ وَلُو شَاءَ اللّه لَجَعَلُكُمْ أُمَّة واحدة ﴾ ، أي لجعل شريعتكم واحدة (١٠).

<sup>(</sup>١) القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) ج٦ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج٩ ص ١١٤، ١١٥.

فإذا ما جاء علماء الأصول، وجدناهم يتحدثون عن شرائع الأم السابقة ـ بلسان السرخسي (١٠٩٠هم/ ١٠٩٠م) في كتابه «أصول السرخسي» ـ فيقول: . . وأصح الأقاويل عندنا أن شريعة من قبلنا هي شريعة لنبينا ـ عليه السلام ـ ما لم يظهر ناسخه»(١).

هكذا تعددت الشرائع والملل، في إطار الدين الواحد، وفي إطار الأمة الواحدة. .

据 由 排

## ه والتعددية في الأقوام

وكما اتسع المكون الديني للأمة الواحدة لهذه التعددية في الشرائع والملل. فلقد اتسع معيار «العروبة» الذي حكم إطار الأمة ومضمونها ومغهرتها. فكان هو الأخو معيارًا مرنًا، ومستقبليًا، وسبيلاً إلى النوسع في الإطار واستسرار الاستيعاب لأقوام أخرين. فكما اتسعت وحدة الأمة لتعددية الشرائع والملل، اتسعت كذلك لتعددية الأقوام. فكلا اللونين من التعدد والتنوع آية من آبات الله. فالملل المتعددة ترسم حدود الدوائر الدينية المتعددة في إطار وحدة الدين. والألسنة اللغات ترسم حدود الدوائر القومية المتعددة في إطار وحدة أمة الإسلام: ﴿ وَمَنْ آياتُه خَلَقُ السموات والأرض واختلافُ ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين (٢٢) ﴾ [الروم: ٢٢].

فقبل الإسلام، كانت المعايير العرقية والقبلية هي السائدة في تحديد أفق االعروبة المحمومة ومفهومها . . فجاء الإسلام ليرفضها . . وعن هذه المعايير العرقية قال الرسول عنه الاسان «دعوها فإنها منتنة» (٢٠) . . ومضى يُعلم أصحابه ـ رضى الله عنهم ـ أن حب الإنسان لقومه مطلوب، لكن العصبية الظالمة هي المرفوضة . . وعندما سأله الصحابي والله بر الأسقع : يا رسول الله : أمن العصبية أن يحب المرء قومه؟ . .

أجابه ﷺ : الا، ولكن العصبية أن ينصر الرجل قومه على الظلم الثا!

 <sup>(</sup>١) د. رضوان المبيد الأمة والجماعة والسلطة اطبعة بيروت ١٩٨٤م وهو ينقل عن كتاب السرخسي ج٢
 سر١٠١ . ١٠٠

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري والترمذي.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه والإمام أحمد.

فمنذ ذلك التاريخ - ووفقًا لهذا المعيار الحضاري والثقافي الذي حدده الإسلام للعروبة - اتسعت دائرة الأمة العربية والجماعة العربية لتضم - وعلى قدم المساواة - كل الذين تعربوا بالفكر والحضارة والانتماء والولاء، مع الذين انحدروا من أصلاب عربية صريحة . . فكما انفتح معيار الأمة ومفهومها ليضم - العرب من غير المسلمين - وغير المسلمين - من أهل الملل الأخرى - انفتح - كذلك - ليضم عرب الحضارة والثقافة ، من فوى الأصول العرقية غير العربية . . فاتسع الأفق الاستيعابي للأمة في اتجاه العالمية . .

وإعمالاً لهذا المعيار الحضارى الذى يفتح أبواب "الأمة" ويوسع دائرة الجماعة، نهضت "الدولة" بتنظيم اجتماعى دمجت به "الموالى" - أرقاء الأمس الذين حررهم الإسلام - في القبائل التي كانوا فيها أرقاء . فلقد كانت القبيلة - مثلها مثل الأسرة - اللبنة الأولى في كيان الأمة . . فبعد أن كانت حدودها مقصورة على صرحاء النسب العربى، غدت تضم الموالى أيضاً . . أي أن دائرة القبيلة ومعيارها لم يعد - هو الآخر عرقبًا بحثًا! . . لقد اتسع نطاقها، وتعددت مكوناتها في الوقت ذاته . . وقامت لهذا التنظيم الاجتماعي الذي سنه الرسول عربي القوانين، في صورة أحاديث، من مثل:

<sup>(</sup>١) تهذيب تاريخ ابن عساكر : ج٢ ص ١٩٨ . طبعة دمشق:

النسبية هي نقط أرحام الجنس والعرق، وإنما غدت العروبة الحضارية والفكرية والثقافية رحمًا جديدًا تولد منه الأمة والجماعة ميلادًا جديدًا، وفق هذا المعيار الحضاري الجديدًا، وفق هذا المعيار الحضاري

وبعد عصر الرسول على انتقلت الدولة بإطار الأمة ومفهومها وفقاً لمنهاج الإسلام إلى أفق جديد. فالمد الذي بدأ من قريش قألف بين القبائل على اختلاف دينها، ودمج فيها كل من استعرب حضاريًا، على اختلاف أصولهم العرقية . هذا المد قد امتد بالفتوحات الإسلامية إلى ما هو أبعد من القبائل، عندما ضمت الدولة الشعوب، من أهل العراق وفارس والشام ومصر وغيرها من البلاد المتحضرة، التي تجاوزت طور البداوة، فكان سكانها فشعوبًا، لا فيائل، . فبدأت مرحلة جديدة ونطاق جديد في مفهوم الأمة، اتخذت الدولة له المعيار القرآني، معيار فالتعارف، الذي يعنى التفاعل القائم في إطار الوحدة التي لا تنكر ولا تتجاهل التعددية والتنوع والتمايزات . ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مَن ذَكُر وأَنْفي وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وقبائل لتعارف التعارف أكر مكم عند الله أثقًاكم إن الله عليم خبير (١٠) ﴾ [الحجرات ١٣٠].

وعندما نجم قرن الشعوبية، التي تُحَقرُ كل ما هو عربي؛ لتصل بالعداء الظاهر للعروبة إلى هدف مستور هو الكيد للإسلام.. وعندما استفزت الشعوبية واستنفرت العصبية القبلية العربية ـ على عهد الدولة الأسوية ـ وجدنا عقلاء الأمة ومفكريها ينهضون لإحياء النهج الإسلامي التأليفي والتوحيدي، فيكتبون ـ بل ويفردون المؤلفات ـ لتذكير الناس بالمعيار الحضاري لمفهوم الأمة، والأفق الفكري والثقافي غير المحدود ولا المغلق لإطار الجماعة . . وكان الجاحظ: أبو عثمان عصرو بن بحر (١٦٣ - ١٦٥هم معرف بن بحر (١٦٣ - ١٤٥هم عضر كتبه، وفي مقدمة الذين أبدعوا في هذا لميدان، فوجدناه يفرد لهذا الغرض بعض كتبه، وفي مقدمة أحدها يعلن عن هذه المهمة فيقول: « . . وكتابنا هذا المغات المؤلفة بن كانت مختلفة، ولنزيد الألفة إن كانت مؤتلفة،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والدارمي :

ولنخبر عن اتفاق أسبابهم لتجتمع كلمتهم، ولتسلم صدورهم، وليعرف من كان لا يعرف منهم موضع التفاوت في النَّسب، وكم مقدار الخلاف في الحسب، فلا يُغير بعضهم مُغير، ولا يفسده عدو بأباطيل محوهة، وشبهات مزورة، فإن المنافق العليم، والعدو ذا الكيد العظيم قد يصور لهم الباطل في صورة الحق، ويلبس الإضاعة في ثياب الحزم (١١)١١!

ثم يمضى الجاحظ فيذكر أطراف النزاع بالمعيار الحضارى للعروبة، والمفهوم المنفتح وغير العرقى للأمة والجماعة، وكيف أن الحنلاف النسب بين القحطانيين والعدنانيين لم يحل دون الدماجهم في الأمة الواحدة كل الاندماج عندما وحدتهم الحضارة والثقافة واللغة والشمائل، على حين أن وحدة النسب بين العدنانيين أبناء إسماعيل، عليه السلام وبين العبرانيين أبناء أخيه إسحق ثم تجعلهما أمة واحدة، وذلك لاختلاف الفكر والثقافة واللغة والشمائل أي الحضارة فقي الفكر الإسلامي ذي الطابع والنزوع العالمي، والمفتوح لاستيعاب الموروث القديم والإبداع الجديد، تتمثل رحم جديدة ستظل دائمة الولادة لأفاق جديدة تتسع بها دائرة الأمة، ويرحب بها مفهومها كلما امتدت بأهلها البصائر والأبصار إلى الجديد من الأفاق. .

يمضى الجاحظ ليتحدث عن هذه الحقائق في منهوم الأمة، فيقول: اإن العرب قد جعلت إسماعيل وهو ابن أعجمين: (إبراهيم وهاجر) عربيًا؛ لأن الله فتق لهاته (٢) بالعربية المبينة، ثم فطره على الفصاحة، وسلخ طباعه من طباع العجم. وسوّاه تلك التسوية، وصاغه تلك الصياغة، ثم حباه من طباتعهم ومنحه من أخلاقهم وشمائلهم، وطبعه من كرمهم وأنفتهم وهممهم على أكرمها. فكان أحق بذلك النسب، وأولى بشرف ذلك الحسب، وإن العرب لما كانت واحدة، فاستووا في التربية، وفي اللغة، والشمائل والهمة، وفي الأنف والحمية، وفي الأخلاق والسجية، فسبكوا سبكًا واحدا، وكان القالب واحدا، تشابهت الأجزاء وتناسبت الأخلاط، وحين صار ذلك أشد تشابها في باب الأعم والأخص، وفي باب الوفاق والمبايئة من بعض ذوى الأرحام، جرى عليهم حكم الانفاق في الحسب، وصارت هذه الأسباب ولادة

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ ج1 ص٢٩ تحقيق: الأستاذ عبدالسلام هارون، طبعة القاهرة ١٩٦٤.

<sup>(</sup>٢) اللهاة: جزء من أقصى سقف الفوء مشرف على الحلق.

أخرى، حتى تناكحوا عليها وتصاهروا من أجلها، وامتنعت عدنان قاطبة من مناكحة بني إسحاق، وهو أخو إسماعيل، وجادوا بذلك ـ في جميع الدهر ـ لبني فحطان. إن هذه المعاني قد قامت عندهم مقام الولادة والأرحام الماسة. . (١١). .

فالمعيار الثقافي والحضاري للأمة يجعل آفاقها دائمة الاتساع لاستيعاب من يشاركونها هذا العيار، الأمر الذي يجعل وحدتها ميدانًا للتنوع والتعددية، حتى لكأنما نحن بإزاء عملة واحدة ذات وجهين: الوحدة، القائمة على مرونة المعايسر... والتعددية في إطار هذه الوحدة...

هكذا رحب مفهوم الأمة واتسع أفق معيارها، وانفتح واسعًا باب استيعابها للقديم والجديد، فانداحت دائرتها في "الدين، وفي "الدولة" مؤكدة دائمًا وأبدًا أعليتها لتكون "الأمة الأعية"، التي نستوعب المواريث الحضارية القديمة بالإحياء والتجديد والتمثل، لتهيمن عليها بتحويلها إلى غذاه ومصدر قوة لهويتها المتميزة، ولتحتضن الجماعات التي تدخل إلى دائرة الإسلام - الدين أو الحضارة - فتمد بهذا الاحتضان دائرة الأمة ومفهومها كلما تيسر هذا الاحتضان والاستيعاب.

وكما احتضنت وحدة هذه الأمة تعددية الشراتع الدينية . . وتعددية اللغات والقوميات . . فضلاً عن تعددية العادات والأعراف . . كذلك احتضنت دار الإسلام الواحدة تعددية الأوطان والأقاليم والولايات ، فوحدة دار الإسلام لا تعنى الوحدة التي تنكر قايز الأقاليم والأوطان والولايات . . وإنما تعنى الوحدة الجامعة لتعددية هذه الأقاليم والأوطان والولايات ، التي تتمايز فيها العادات والأعراف ، ومن لم فقه المعاملات وقانونها . .

وهذه التعددية في إطار وحدة دار الإسلام - لا تصل إلى الاعتبراف بالحواجز التي تقيم سدود الجنسيات؛ فتقطع روابط وحدة الأمة والدار - على نحو ما هو قائم بين الدولة القومية والقطرية في النموذج الغربي وامتداداته - وإنما هي تعددية في إطار الوحدة، تتمايز فيها الأوطان والأقاليم، دون أن تقطع الجنسيات؛ جامع وحدتها.

<sup>(</sup>١) رسائل الجاحظ ج١ ص ٢٩ ـ ٣١ و ١١ ـ ١٤.

ولقد عبر الإمام محمد عبده عن هذه الحقيقة عندما أفتى بأن الإسلام لا يعرف في الداره هذه الجنسيات التي تقطع روابط دار الإسلام، فقال: اإن وطن المسلم في البلاد الإسلامية هو المحل الذي ينوى الإقامة فيه، ويتخذ فيه طريقة كسبه لعيشه، ويقر فيه مع أهله، ولا ينظر إلى مولده، ولا إلى البلد الذي نشأ فيه، ولا يلتغت إلى عادات أهل بلده الأول، ولا إلى ما يتعارفون عليه من الأحكام والمعاملات، وإنما بلده ووطنه الذي يجرى عليه عرفه وينفذ فيه حكمه هو البلد الذي انتقل إليه واستقر فيه، فهو رعية الحاكم الذي يقيم تحت ولايته، دون سواه من سائر الحكام، وله من حقوق رعية ذلك الخاكم ما لهم وعليه ما عليهم، ولا يميزه عنهم شيء، لا خاص ولا عام.

أما الجنسية المعير عنها عند غير المسلمين (بالكبيتولاسيون) Capitulation فليست معروفة عند المسلمين، ولا لها أحكام تجرى عليهم، لا في خاصتهم ولا في عامتهم وإغا الجنسية عند الأم الأوروبية تشبه ما كان يسمى عند العرب عصبية، وهو ارتباط أهل قبيلة واحدة أو عدة قبائل بنسب أو حلف يكون من حق ذلك الارتباط أن يتصر كل منتسب إليه من يشاركه فيه، وقد كان لأهل العصبية ذات القوة والشوكة حقوق بمتازون بها عن غيرهم.

جاء الإسلام فألغى تلك العصبية، ومحا آثارها، وسوى بين الناس فى الحقوق، فلم يبق للنسب ولا لما يتصل به أثر فى الحقوق ولا فى الأحكام، فالجنسية لا أثر لها عند المسلمين قاطبة. . فالاختلاف فى أصناف البشرية - كالعربى والهندى والرومى والشامى والمصرى والتونسى والمراكشى - عا لا دخل له فى اختلاف الأحكام والمعاملات بوجه من الوجوه، فمن كان مصريًا وسكن فى بلاد المغرب وأقام بها جرت عليه أحكام بلاد المغرب، ولا ينظر إلى أصله المصرى بوجه من الوجوه، وأما حقوق الامتيازات، المعبر عنها فبالكبيتولاسيون فلا يوجد شىء منها بين الحكومات الإسلامية قاطبة، هذا ما تقضى به الشريعة الإسلامية على اختلاف مذاهبها، لا جنسية فى الإسلام، ولا امتياز فى الحقوق بين مسلم ومسلم، والبلد الذى يقيم فيه المسلم من بلاد المسلمين هو بلده، ولأحكامه عليه السلطان دون أحكام غيره الله.

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة ج٢ ص ٥٠٥ ـ ٥٠٥.

فدار الإسلام، تتمايز أوطانها وأقاليمها وولاياتها، مع بقائها وحدة جامعة لهذه الأوطان... فلا تتعدد أقطارها دون جامع موحد، ولا تتحد دارها دون تمايزات!..

# • وتعددية في الطبقات الاجتماعية

الطبقة ـ بالمعنى الاجتماعي والاقتصادي ـ : هي شريحة يجمعها ويميزها عن غيرها وضع اقتصادي واجتماعي متماثل أو متقارب ـ في الدخل والثروة والنفوذ . .

وإذا كانت المساواة المطلقة والتماثل التام بين أبناء أمة من الأم - في أنفى صورها وأعمق تطبيقاتها - لا تتعدى المساواة في تكافؤ الفرص، وأمام الفانون . . فإن التمايزات الاجتماعية بين الطبقات هي حقيقة من حقائق الواقع الاقتصادي والاجتماعي في كل الأم، وجميع الحضارات، وعبر كل التاريخ .

والفارق بين «العدل» وبين «الظلم» ـ في هذا الميدان ـ هو الفارق بين التمايز المعتدل المتوازن، الذي لا يصل فيه الغني إلى الاستغناء والانفراد والاستفراد بالثروات، فتكون دُولة تتداولها القلة المحتكرة دون جمهور الأمة، التي تطحنها الخاجة ويقتلها الحرمان.

الفارق بين الغني الذي هو ثمرة للعمل والجد والاجتهاد وبين الغني الذي يأتي بن الاستغلال والاحتيال ، ،

الفارق بين الثراء المؤسس على العمل المشروع وبين الثراء الحرام النابع من النشاط غير المشروع.

الفارق ببن ثراء يوظف المال وفق ضوابط الشريعة الإلهية، وأخر يوظفه في الحرام والطغيان والاستبداد والإفساد.

الفارق بين غنى يؤدي صاحبه الحقوق الشوعية والاجتماعية المقررة في المال، وأخر يتصفّ صاحبه بالشح والكنز ومنع الحقوق المفروضة في الأموال...

الفارق بين ثراء يسهم أصحابه في فريضة التكافل الاجتماعي، المحقق للأمة درجة الكفاية في الضرورات والحاجات، وبين ثراء يجاوره فقر مدقع يطحن جماهير الناس.

فالتفاوت الاجتماعي الناتج عن التفاوت الاقتصادي بين الطبقات حقيقة من

حقائق الواقع الاجتماعي الإنساني . . والاختيار إنما هو بين «العادل» و«الظالم» . . «المتوازن» و«الصارخ» من ألوان هذا التفاوت الذي ساد ويسود حياة الناس . .

وإذا كان النموذج الغربي قد سار - موغلاً ومغالبًا - على درب الطبقية إلى الحد الذي على فيه "رسالة التقدم" على الطبقة - البورجوازية في النموذج الليبرالي، والبروليتاريا في النموذج الشيوعي - فإن النموذج الإسلامي - مع اعترافه بالتمايز الطبقي - قد علق "رسالة التقدم" على الأمة، وليس على طبقة بعينها، ، فهو دين الجماعة، وليس فلسفة طبقة من الطبقات . .

وإذا كان النموذج الغربي قد اعتمد "المنهاج الصراعي" لحل التناقضات بين الطبقات الاجتماعية، بما يعنيه الصراع الطبقي من صرع طبقة للأخرى، الأمر الذي يفضى إلى الغاء التعددية الطبقية - أو يسعى إلى ذلك على الأقل - فإن النموذج الإسلامي يستهدف ضبط التمايزات الطبقية عند حد "الوسط - العدل - المتوازن"، فالا يؤدي التمايز إلى فاحش المظالم، ولا تحلم المساواة بإلغاء التمايزات . فتعبش التعددية الطبقية في إطار وحدة الأمة، وتتساند الطبقات بدلاً من أن تتصارع، ويكون التدافع - أي الحراك الاجتماعي - هو السيل لتعديل المواقع والمواقف وترشيد المسارات، تحقيقاً للتكافل، بدلاً من الصراع الذي يستهدف إفناء الآخر والانفراد بالسلطان والثروات.

إذا كان هذا هو تميز النموذج الإسلامي في القضية الاجتماعية والتمايز الطبقي . \* فإنه يحقق بهذا التمايز ذات الفلسفة الإسلامية المتميزة في التعددية : تمايز الطبقات الاجتماعية في إطار وحدة الأمة ، واحتضان الأمة للطبقات الاجتماعية المتعددة ، والمتسائدة في الوقت ذاته .

ولعل في وثيقة «العهد الإدارى» الذي كتبه أمير المؤمنين على بن أبي طالب إلى واليه على مصر «الأشمتر النخعي» (٣٥٧م/ ٣٥٧م) الصيغة الاجتماعية لهذه الفلسفة الإسلامية المتميزة في العلاقة بين الطبقات ـ التمايز الطبقى . . الذي تتساند فيه ومعه الطبقات ـ بإطار جامع الأمة الواحدة ـ فهي طبقات متعددة ، لكنها لبنات في وحدة الأمة لا غنى لواحدة منها عن الأخريات . . ولكل واحدة منها وظيفتها في الكيان الجمعي العام . كتب الإمام على ـ في هذا العهد ـ إلى الأشتر النخعي يقول : «واعلم أن

الرعية طبقات، لا يصلح بعضها إلا ببعض، ولا غنى ببعضها عن بعض، فمنها جنود الله . ومنها: كتاب العامة والخاصة، ومنها: قضاة العدل، ومنها: عُمّال الإنصاف والرفق، ومنها: أهل الجزية والخراج، ومنها: الشجار وأهل الصناعات، ومنها: الطبقة السفلي من ذوى الحاجة والمسكنة . فالجنود حصون الرعية وسبل الأمن، ثم لا قوام للجنود إلا بما يخرج لهم من الخراج، ثم لا قوام لهذين الصنفين إلا بالصنف الثالث من القضاة والعمال والكتاب، ولا قوام لهم جميعًا إلا بالتجار وذوى الصناعات . . ١٠٠٥ .

فنحن أمام تعددية في الطبقات الاجتماعية، تجمعها وحدة الأمة، التي توظفها لبنات في هذا الجامع، دونما صراع ينفي الوحدة . . ودونما وحدة قاهرة تنفي التمايز بين الطبقات . .

## • وتعددية المذاهب. والفرق

المذهب: مجموعة مبادئ وآراء منصلة ومنسقة، لفكر واحد أو لمدرسة فكرية... وكما يكون في الفقه يكون في الفلسفة، أو العلم، أو الآداب<sup>(٢)</sup>... أما الفرقة: فإنهم جماعة تربطهم معتقدات معينة... فلا بد للفرقة من جماعة تحمل مقالاتها ونَظرياتها...

والمسلمون - كأمة - لم يختلفوا في أصول الدين ولا في أمهات الاعتقادات . . فلقد كانت عقائد الدين وأركانه ، وثوابت الشريعة وحدودها هي الجامع الموحد للأمة في الاعتقاد الديني . . وفي إطار هذا الجامع كانت التعددية ، وكان التنوع ، وكان الاختلاف في فروع الفقه - عبادات ومعاملات - الأمر الذي أثمر المذاهب الفقهية - التي الستهرت . . والتي نم تشتهر . . التي عاشت والتي اندثرت - بما مثلت من ثراه في الاجتهادات ، وغني في التنوع ، بإطار الأصول العقهية ومصادر الاستنباط .

أما الفرق الإسلامية التي مثلت تنوعا وتعددية في إطار علم أصول الدين، فإن خلافها، وتعدديتها لم تكن في ثوابت الاعتقاد. . وإغا كانت في "المقالات" أي النظريات والتصورات المتعلقة بالفروع، أو ذات الصلة والعلاقة بالأصول، وليست من ذات الأصول . .

<sup>(</sup>١) تهج البلاغة ص ٣٢٧،

<sup>(</sup>٢) القاموس الفلسفي \_ وضع مجمع اللغة العربية .. مادة المدهب أ \_ .

فالإمامة ـ أي السياسة . . والدولة . . والخلافة ؛ وهي من الفروع ـ كانت أول الميادين وأوسعها لمقالات الفرق واختلافات علماء السياسة الشرعية . .

ومباحث الذات والصفات الإلهية . . هي «هوامش» على مباحث الإلهيات ، لا علاقة لها بجوهر الاعتقاد . . ولقد عكست الاختلافات فيها مراتب الناظرين على سلم التنزيه أو التشبيه ، والتجريد أو الحشو ، والعقلانية المؤمنة والتأويل أو الجمود عند ظواهر النصوص . .

في هذا الإطار، عرف المسلمون تنوع المذاهب الفقهية. . والتعددية في فرق علم الكلام. .

#### 發 泰 华

فقى علم الفروع ـ الفقه ـ نشأت وتمايزت العديد من المذاهب الفقهية، في إطار وحدة الشريعة الإسلامية . . وذلك من مثل مذاهب الأثمة :

۱ ـ أبوسنعيد، الحسن البضري ا (۲۱ ـ ۱۱۰هـ/ ٦٤٢ ـ ٧٢٨م).

٢ ـ أبوحنيفة النعمان بن ثابت (٨٠ ـ ١٥٠ هـ/ ١٩٩ ـ ٧٦٧م).

٣-الأوزاعي: أبوعمرو عبدالرحمن بن عمرو بن محمد (٨٨\_١٥٧ هـ/ ٧٠٧\_ ٧٧٤غ).

٤ ـ سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري ( ٩٧ ـ ١٦١هـ / ٧١٦ ـ ٧٧٨م).

٥ \_ الليث بن سعد (٩٤ \_ ١٧٥ هـ/ ٧١٣ \_ ١٩٩١م).

٦ ـ مالك بن أنس الأصبحي (٩٣ ـ ١٧٩هـ/ ٧١٢ ـ ٧٩٥م).

٧ ـ سفيان بن عيينة (١٠٧ ـ ١٩٨ هـ/ ٧٢٥ ـ ١٩٨م).

٨\_ الشافعي: محمد بن إدريس (١٥٠ \_ ٤٠٢هـ / ٧٦٧ \_ ٨٢٠م).

٩ \_ أحمد بن حنبل (١٦٤ \_ ٢٤١هـ/ ٧٨٠ \_ ٥٥٥م).

١٠ ـ الظاهري: داود بن على الأصبهائي البغدادي (٢٠١ ـ ٢٧٠هـ/ ٨١٥ ـ ٨٨٣م).

۱۱ \_ الطبري: محمّد بن جرير (۲۲٤ ـ ۲۱۰هـ/ ۹۲۳ ـ ۹۲۳ م).

۱۲\_زيد بن على بن الحسين (٧٩\_١٢٢هـ/ ٦٩٨\_٠٤٠م).

١٣ \_الصادق: جعفر بن محمد (٨٠٨ـ١٤٨هـ/ ١٩٩ ـ ٢٦٥م).

١٤ \_ عبدالله بن إباض (٨٦هـ/ ٢٠٥م).

ولقد اجتمعت الأمة على أن ظاهرة التعددية في المذاهب الفقهية هي واحدة من سمات الغني والثراء الفكري في الفروع الإسلامية، وعلى أنها التطبيق الخلاق والثمرة الطيبة لتعددية الاجتهادات، خاصة وأن فقه الفقهاء في الإسلام لم يقف عند ميدان "فقه الأحكام" – بما يفتضيه من تعددية مناهج النظر والاستنباط – وإثما كان هناك - مع افقه الأحكام الفقه الواقع ، وكذلك مناهج تنزيل "الأحكام" على "الوقائع" أو عقد القرأن بينهما . وجميعها ميادين لتعدد الأفهام، واختلاف الأولويات في ترتيب مصادر الاستنباط، وتنوع المواقف من المرويات وألمأثورات . ناهبك عن تنوع واختلاف الوقائع والعادات والأعراف ، ومن ثم المصالح التي قارنت وصاحبت اجتهادات الفقهاء .

لقد كان هناك ـ كما يقول ابن القيم ـ انوعان من الفقه: فقه في أحكام الحوادث الكلية ـ. وفقه في نفس الواقع وأحوال الناس . . ثم يطابق الفقيه بين هذا وهذا ، فيعطى الواقع حكمه من الواجب، ولا يجعل الواجب مخالفًا للواقع . . الالك

وفي فقه الأحكام والواقع تعددت الاجتهادات، التي تبلورت مذاهب منفتحة ولم تشحول في عصر الاجتهاد إلى عقائد مغلقة ومستعصية على التجدد ومراجعة الاجتهادات. وبعبارة أبي حيفة: اهذا الذي نحن فيه رأى، لا تجبر أحدًا عليه . إنه أحسن ما قدرنا عليه، ومن جاءنا بشيء أحسن منه قبلناه . . (١) الفهي مذاهب منفتحة على بعضها ؛ لأنها تحتضن ثراث الأمة، وتعتصم جميعها بالشريعة الواحدة . فهي لم تختلف في مصدر الشريعة ولا على مبادئها وأحكامها، وإنما كان خلافها تنوعاً في مناهج النظر في هذه الأصول ، والحتلافًا في نسبة المُدَّرك من حقيقة المبادئ والأحكام . .

<sup>(</sup>١) (الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) ص.٥. وانظر أيضًا (إعلام للوقعين) ج١٠ض ١٨٧ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>٢) (أدنب الاختلاف في الإسلام) ص ٧٥، ٩٣.

### وعلى سبيل المثال:

- فمنهج النظر عند أبى حنيفة الذى ميز مذهبه يحدده هو عندما يقول: اآخذ بكتاب الله، فإن لم أجد في كتاب الله ولا سنة رسول الله بين بكر وعمر وعنمان وعلى وفية ثم بأقضية بقية الصحابة، ثم أخذ بقول من شنت من الصحابة وأدع من شنت منهم. لا أخرج عن قوتهم إلى قول غيرهم، ثم أقيس بعد ذلك إذا اختلفوا، ولا أقدم القياس على النص لا أناس لا يحتاج إلى قياس. فإذا انتهى الأمر إلى إبراهيم (۱)، والشعبي (۱)، وابن سيرين (۱)، والحسن (۱)، وعطاء (۱)، وسعيد بن المسيب (۱)، فقوم اجتهدوا، فأجتهد كما اجتهدوا وليس بين الله وبين أخذ بن خلقه قرابة (۷). 1.
- أما قواعد النظر عند الإمام مالك والتي ميزت مذهبه الفقهي فإنها تنلخص في: الآخذ بنص القرآن الكريم . ثم بظاهره وهو العصوم . ثم بدليله وهو مفهوم المخالفة ثم بخهومه ، أي مفهوم الموافقة . ثم بتنبيهه ، وهو التنبيه على العلة . ومع هذه الأصول الخمسة للتعامل مع القرآن يأتي مثلها في التعامل مع السنة النبوية . وبعد هذه الأصول العشرة يأتي الإجماع . ثم القياس . ثم عمل اهل المدينة . ثم الاستحسان . ثم الحكم بسد الذرائع . ثم المصالح المرسلة . ثم قول الصحابي ، إن صح سنده وكان من الأعلام . ثم مراعاة الخلاف إذا قوى دليل المخالف ، ثم الاستصحاب . ثم شرع من قبلنا .
  - وفي مذهب الإمام الشافعي: كان التميز لتميز قواعد النظر وأصول المنهج...
     فالأصل: القرآن والمنة . فإن لم يكن فقياس عليهما. وإذا اتصل الحديث برسول الله

<sup>(</sup>١) إبراهيم التخعي (٤٦ - ٩٦ هـ/ ٦٦٢ - ٧١٥م) تابعي، فقيه العراق، من أضحاب المذاهب الفقهية ـ

<sup>(</sup>٢) الشعبي: عامر بن شراحيل (١٩ -٣٠ هـ/ ٦٤٠ / ٢٠ ما من نقهاء التابعين.

<sup>(</sup>٣) محمد بن سيرين (٣٢ \_ ١١١هـ/ ٦٤٢ \_ ٧٢٨م) تامعي. إمام عصره.

<sup>(</sup>٤) الحسن البصري (٢١ - ١١٠هـ/ ٦٤٢\_٧٢٨م) تابعني . أبوز أثمة التابعين، إليه ينتسب كثير من القرق والمذاهب.

<sup>(</sup>a) عطاء بن رياح (٣٧ ـ ١١٤هـ/ ١٤٧ \_ ٣٣٠م) تابعي، من أجلاء الفقهاء.

<sup>(</sup>٢) سعيد بن المسيب (١٣ \_ ٩٤ هـ/ ٦٣٤ \_ ١٢ ٧م) سيد التابعين. وأحد فقهاء المدينة السبعة المشهورين

<sup>(</sup>٧) د. طه جابر العلواني (أصول الفقه الإسلامي) من ٣٦. طبعة واشتطون ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م

على ظاهره، وإذا احتمل المعانى فيما أشبه منها ظاهره أولاها به. وإذا تكافأت على ظاهره، وإذا احتمل المعانى فيما أشبه منها ظاهره أولاها به. وإذا تكافأت الأحاديث فأصحها إسنادًا أولاها . وليس المنقطع بشيء ما عدا منقطع ابن السبب . ولا يقاس أصل على أصل . ولا يقال للأصل: لم؟ وكيف؟ وإنما يقال المفرع : لم؟ فإذا صح قيامه على الأصل ضح، وقامت به الحجة . . ».

## وقواعد مذهب الإمام أحمد بن حنبل، هي:

أولاً: النصوص: من القرآن والسنة، فإذا وجدها لم يلتفت إلى سواها. ولا يقدم على الحديث الصحيح المرفوع شيئًا من عمل أهل المدينة، أو الرأى، أو القياس، أو قول الصحابي، أو الإجماع القائم على عدم العلم بالمخالف..

ثانيًا: فإن لم يجد في المسألة نصًا انتقل إلى فتوى الصحابة، فإذا وجد قولا تُصحابي لا يعلم له مخالفًا من الصحابة لم يَعدُه إلى غيره. ولم يقدم عليه عملاً ولا رأيًا ولا قباسًا.

ثالثًا: فإذا اختلف الصحابة تخيرً من أقوالهم أقربها إلى الكتاب والسنة، ولم يخرج عن أقوالهم، فإن لم يتضح له الأقرب إلى الكتاب أو السنة حكى الخلاف ولم بجزم بقول منها.

وابعًا: يأخذ بالحديث المرسل والضعيف إذا لم يجد أثرًا يدفعه أو قول صحابي أو إجماعًا يخالفه، ويقدمه على القياس.

خامسًا: القباس عنده دليل ضرورة، يُلجَا إليه حين لا يجد واحدًا من الأدلة المتقدمة...

سادسًا: يأخذ بسد الذرائع.

• أما أبرز أصول المذهب الظاهرى قهى: النمساك بظواهر آبات القرآن الكريم والسنة، وتقديمها على مراعاة المعانى والحكم والمصالح التي يظن الأجلها أنها شرعت. ولا يعمل بالقياس عندهم ما لم تكن العلّة منصوصة في المحل الأول المقبس عليه ومقطوعًا بوجودها في المحل الثاني المقيس بحيث ينزل الحكم منزلة (تحقيق المناط). كما يحرم العمل بالاستحسان ويستدل بالإجماع الواقع في عصر الصحابة فقط. ولا

يعمل بالمرسل والمنقطع، خلافًا للمالكية والحنفية والجنابلة. ولا يعمل بشرع من قبلنا. ولا يحل لأحد العمل بالرأى؛ لقوله تعالى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكَتَابِ مِن شيء ﴾ [الأنعام: ٣٨]. وتعدية الحكم المنصوص عليه إلى غيره تُعَدُّ لحدود الله تعالى. ولا يحل لأحد القول بالمفهوم المخالف، والتقليد حرام على العامى كما هو حرام على العالم، وعلى كل مكلف جهده الذي يقدر عليه من الاجتهاد.. ا(١٠).

وهكذا، لم تختلف المذاهب على الأصول، ولا على تقديمها.. وإنما كان التمايز والاختلاف بينها في مناهج النظر في هذه الأصول، وفي قواعد الاستنباط للأحكام من هذه الأصول، وفي الموازنة بين ما عدا الكتاب والسنة من مصادر التشريع؛ ولهذا كانت تعددية المذاهب الفقهية تنوعًا في إطار وحدة الشريعة الإسلامية، واختلافًا يجسد الفطرة التي تجعل مناهج النظر متعددة بتعدد الاجتهادات.. وبعبارة القدماء: فإن المذاهب فروع الأديان، والأديان أصول المذاهب، فإذا ساغ الاختلاف في الأديان والى المذاهب، فإذا ساغ الاختلاف في الأديان الفروع؟! . ولما كانت المذاهب نتائج الآراء، والآراء ثمرات العقول، والعقول منائح الله للعباد، وهذه النتائج مختلفة، بالصفاء والكدر، وبالكمال والنقص، وبالقلة والكثرة، وبالخفاء والوضوح، وجب أن يجرى الأمر فيها على مناهج الأديان في الاختلاف والافتراق، وإن كانت تلك منوطة بالنبوة، وما دام الناس على فطر كثيرة، وعادات حسنة وقبيحة ومناشئ محمودة ومذمومة، وملاحظات قريبة وبعيدة، فلا بد من الاختلاف في كل ما يُختارُ ويُجتنب، ولا يجوز في الحكمة أن يقع الاتفاق فيما من الاختلاف في كل ما يُختارُ ويُجتنب، ولا يجوز في الحكمة أن يقع الاتفاق فيما جرى مجرى المذاهب والأديان . (\*\*).

ولأن هذه هي حقيقة التعددية في المذاهب الفقهية . . وأسبابها . . وأطرها . . رآها أصحابها في إطار التنوع والتكامل والرحمة والغنى والثراء ، وليس في إطار التضاد والانغلاق والتشديد على الناس . . . فكان كل منهم إماماً لغيره ، ومأموماً لسواد ، وكان أدبهم في الاختلاف مضرب الأمثال ، حتى سنوا سنة الإفتاء وفق مذهب المستفتى ، لا مذهب المفتى ! (٣) . . فاهيك عن حديث كل إمام عن مناقب مخالفيه . .

<sup>(</sup>١) (أدب الاختلاف في الإسلام) ص ٩٣ - ٩٩.

<sup>(</sup>٢) (الامتاع والمؤاتسة) ج٣ ص١٨٦. ١٨٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : (حجة الله البالغة) حـ ص ١٥٩ ــ ١٦٠.

فالإمام أحمد بن حنبل، من أعلام صناعة الرواية للأحاديث. وعليه يتتلمذ الشافعي في الرواية، ويقول له: «أنتم أعلم بالأخبار الصحيحة منا، فإذا كان خبر صحيح فأعلموني حتى أذهب إليه، كوفيًا أو بصريًا أو شاميًا. . (١) الراوى لهذه الأخبار..

والشافعي إمام في فقه الحديث، وعلم الدراية، وابن حنبل يعترف له بذلك، ويتحدث عن فضله عليه في هذا الفقه فيقول: «لولا الشافعي ما عرفنا فقه الحديث. كان كالشمس للدنيا، وكالعافية للناس. . فانظر هل لهذين من خلف؟ أو منهما عوض؟! ، . (٢)،

وعن أبى حنيفة، وفقهه، يقول الشاقعي: «الناس في الفقه عيال على أبى حنيفة»!.. كما يقول عن الإمام مالك: «مالك بن أنس مُعَلَّمي، وعنه أخذت العلم، وإذا ذُكر العلماء فمالك النجم!..

وكثيرة هي عبارات التقدير والإجلال التي ازدان بها تراثنا، في ثناء مالك على أبي حنيفة . . وثناء أبي حنيفة على مالك(٢). .

ولم يقف هذا المنهاج عند الأثمة المؤسسين للمذاهب، وإنما كان قسمة مطردة ومذهبًا متبعًا لدى كل العلماء المجتهدين في كل المذاهب الفقهية لم يتخلف إلا عند المقلدين في عصور الجمود! . .

فالقرافي (١٤٨ه / ١٢٨٥م) المالكي، يتتلمذ على علماء الشافعية، كما يتتلمذ على علماء المالكية! . . و لا يقف في كتبه عند آراء المالكية وحدهم، وينبه على هذا المنهاج في تأليفه، فيقول: اوقد آثرت التنبيه على مذاهب المخالفين لنا من الأئمة الثلاثة، ومأخذهم في كثير من المسائل؛ تكميلا للفائدة، ومزيدًا في الاطلاع، فإن الحق ليس محصورًا في جهة، فيعلم الفقيه أي المذهبين أقرب للتقوى، وأعلق بالسيب الأقوى . . . .

<sup>(</sup>١) (حجة الله البالغة) ج١ ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) (الرسالة)\_مقدمة المحقق-ص ١، ٣،

<sup>(</sup>٣) (أدب الاختلاف في الإسلام) ص ١١٦، ١١٧، ١٢٢، ١٢٢، ١٢٨، ١٢٨.

كما يرجع في تأليفه إلى مصادر المُعتزلة أيضًا (١٠). .

وكذلك الحال عند شنهاب الدين المقدسي: أبو العباس أحمد المقدسي (٦٤٩ ــ ٧٢٨هـ/ ١٢٥١ ـ ١٣٢٨م). . فهو الذي انتهت إليه رئاسة المذهب الحنبلي في عصره. ومع ذلك يتتلمذ في أصول الفقه على القرافي، المالكي (٢)! . .

وتقى الدين ابن دقيق العبد: أبو الفتح محمد بن الشيخ مجد الدين (٦٢٥ ـ ٢٠٧ه/ ١٢٢٨ ـ ١٣٠٢م) يتفقه في المذهبين المالكي والشافعي معًا، حتى يصير الإمام فيهما جميعًا! . بأخذ فقه مائك عن أبيه ـ الذي كان من أنمة المالكية ـ ويأخذ فقه الشافعي عن تلميذ والده ـ بياء الدين القفطي ـ! ويتولى قضاء المذهب المالكي، والتدريس للمذهب المسافعي! . . حتى لقد مُدّح بذلك شعرًا:

صب اللعلم صبّ في صبّ في أعل بهمة الصّ الصّي والتقاف عي المسّدة مالك والشاف عي المساف عي المسلم ال

وكان الإمام الذي ينزل السلطان عن سرير الملك ليقبل يده (٢) . .

وكما تعايشت التعددية الفقهية في إطار الشريعة الواحدة.. وتجاورت في فقه المجتهد الواحد.. رأيناها تتجسد في المدارس التي ضمت أجنحتها دروس المذاهب الفقهية المتعددة؛ لتفتح أبواب الاختيار المذهبي أمام طلاب العلم الديني (١٤٠)... وتتصبح التعددية أبواباً للرحمة والغني والثراء أمام جمهور الأمة، عبر الزمان، وفي مختلف بقاع عالم الإسلام.

禁 岩 縣

 <sup>(</sup>١٤) عبيد الله إبراهيم صلاح (الإصام شهاب الدين القرافي وأثره في الفقه الإسلامي)، ص ١٦٢، ١٩٩١.
 (١٨٤ ٢٧٤ منعة مانطا ١٩٩١م.

<sup>(</sup>٢) للرجع السابق، ص ١١٣ ، ١١٤.

<sup>(</sup>٣) للزجع الشابق . ص ١٠٨ ، ١٠٨

<sup>(</sup>٤) انظُر - أمين سلمي باشا (التعليم في مضر) ـ القسم الخامس من الملحقات ـ طبعة انقاهرة ١٣٣٥ عـ ١٩١٧م

وكذلك كنان الحال مع الفرق الكلامية - التي برئت من الغلو ، الذي انقرض بانقراض الغلاة - فلقد تمايزت هذه الفرق الكلامية في المقالات والنظريات ، التي مثلت أطراً جامعة ، ومناهج في النظر .

وإذا كان تعداد الفرق الإسلامية قد مثل ميداناً للاختلاف بين المؤرخين لهذه الفرق ومقالاتها.. حتى ليبلغ البعض بهذا التعداد المائتي "فرقة" فإن الشهرستاني (٤٧٩ - ٥٤٨ مراء ١٠٨٦ مراء وهو من أبرز مؤرخي الفرق والمقالات والملل والنحل يلفت النظر إلى أن الاختلاف في تعداد الفرق إنما يرجع إلى غيبة «القاعدة والقانون» المتفق عليه في التمييز بين المقالات والنظريات التي يستحق الاختلاف فيها أن يكون فروق تميز بين المختلفين إلى الحد الذي يجعلهم "فرقا" متعددة، وليسوا مجرد أصحاب أراء في "مسائل" بإطار المقالة الواحدة والفرقة الوحدة.. ولعل الشهرستاني هو أبرز وأدق من وضع "الفاعدة.. والقانون" لتمايز "المقالات والنظريات، والاختلاف الفرق وتعدادها.. وذلك عندما قال:

"اعلم أن الأصحاب المقالات طرقا في تعديد الفرق الإسلامية، لا على قانون مستند إلى نص، ولا على قاعدة مخبرة عن الوجود، فما وجدت مصنفين متففين على منهاج واحد في تعديد الفرق.

ومن المعلوم الذي لا مراء فيه أن ليس كل من قيز عن غيره المقالة؛ ما في المسألة؛ ما غذّ صاحب المقالة، وإلا فتكاد تخرج المقالات عن حد الحصر والعد، ويكون من انفرد المسألة، في أحكام الجواهر مثلاً معدوداً في عداد أصحاب المقالات!! . . فلا بد إذن من ضابط في مسائل هي الصول وقواعد، يكون الاختلاف فيها اختلافًا يعتبر المقالة، ويُعد صاحبه الصاحب مقالة،

وما وجدت لأحد من أرباب المقالات عناية بتقرير هذا الضابط، إلا أنهم استرسلوا في إيراد مذاهب الأمة كيف اتفق، وعلى الوجه الذي وجد، لا على قانون مستقر وأصل مستمر، فاجتهدت على ما تبسر من التقدير، وتقدر من التبسير، حتى حصرتها في أربع قواعد، هي الأصول الكبار:

<sup>(</sup>١) الظر بِثَا بِتَعِنادَ عِلْمَ الفُوقَ: في: قد محمد عِمَارة (قِيارات للفَكُر الإسلامي) ص ٢٦١-٢٨٦ طبعة الفاهرة ١٩٩١م -

(القاعدة الأولى): الصفات والتوحيد فيها.. وهي تشتمل على مسائل الصفات الأزلية، إثباتًا عند جماعة، ونفيًا عند جماعة، وبيات صفات الذات وصفات الفعل، وما يجب لله تعالى وما يجوز عليه وما يستحيل، وفيها الخلاف بين: الأشعرية والكرامية، والمجسمة، والمعتزلة.

(القاعدة الثانية) القدر والعدل. وهي تشتمل على مسائل: القضاء، والقدر، والجبر، والكسب في إرادة الخير والشر، والمقدور والمعلوم، إثباتا عند جماعة، ونفيًا عند جماعة، والكرامية، عند جماعة، وفيها الخلاف بين القدرية، والنجارية، والجبرية، والأشعرية، والكرامية.

(القاعدة الثائثة): الوعد والوعيد، والأسماء والأحكام.. وهي نشتمل على مسائل الإيسان، والتوبة، والوعيد، والإرجاء، والتكفير، والتضليل، إثباتًا على وجه عند جماعة، ونفيًا عند جماعة. وفيها الخلاف بين : المرجئة، والوعيدية، والمعتزلة، والأشعرية، والكرامية.

(القاعدة الرابعة): السمع والعقل، والرسالة والإمامة.. وهي تشتمل على مسائل: التحسين والتقبيح، والعسلاح والأصلح، واللطف، والعصمة في النبوة، وشرائط الإمامة نصاً عند جماعة، وإجماعاً عند جماعة، وكيفية انتقالها على مذهب من قال بالنهس، وكيفية إثباتها على مذهب من قال بالإجماع، والخلاف فيها بين: الشيعة، والخوارج، والمعتزلة، والكرامية، والأشعرية.

فإذا وجدنا انفراد واحد من أئمة الأمة (بمقالة) من هذه القواعد؛ عددنا مقالته المذهبا، وجماعته الفرقة، وإن وجدنا واحدًا، انفرد (بمسألة) فلا نجعل مقالته المذهبا، وجماعته الفرقة؛ بل نجعله مندرجًا تحت واحد تمن وافق سواها مقالته، ورددنا باقى مقالته إلى الفروع التي لا تعد مذهبًا مفردًا، فلا تذهب المقالات إلى غير نهاية...

وإذا تعينت المسائل، التي هي قواعد الخلاف، تبينت أقسام الفرق، وانحصرت كبارها في أربع، بعد أن تداخل بعضها في بعض. . كبار الفرق الإسلامية أربع: القدرية، والصفاتية، والخوارج، والشيعة. . علامًا.

<sup>(</sup>١) (الملل والنحل) ج١ ص ٩ ـ ١٣ ، طبعة القاهرة ١٣٣١ هـ

لقد ميز الشهرستاني بين "القاعدة" وبين "المسألة"، ورصد الاختلافات في "القواعد" وانتهى إلى أن الفرق الكبري-في الإسلام-أربعة.

وإذا كان الأشعرى (٢٦٠ ـ ٣٣٤ه/ ٨٧٤ ـ ٩٣٦ م) وهو أبرز الأثمة الذين آرخوا للمقالات، قد جعل عنوان كتابه ـ الذي أرخ فيه للمقالات ـ (مقالات الإسلامبين واختلاف المصلين). . فمعنى ذلك أن علماء الإسلام قد جعلوا تعدد الفرق وتنوعها واختلافها قائمًا في إطار الإسلام وأمنه الواحدة. . فهو اختلاف ثنوع، يعكس فطرة الإنسان في الاختلاف.

وإذا كان البعض يتوهم - لفرط الجمود والتقليد - أن افتراق الفرق الإسلامية لا يسعه الإسلام، ويستشهد على ذلك بأن الحديث الذي أشار إلى الافتراق قد حدد أن الناجية منها قرقة واحدة . فإننا ننبه إلى أن هذا الحديث - حتى لو صح رواية ودراية - فإنه لا يشهد لهذا التفكير . . فالحديث يقول : قألا إن من كان قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على ثنين وسبعين فرقة ، وإن هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ، اثنتان وسبعون على ثنار ، وواحدة في الجنة ، وفي رواية أخرى : استفترق أمتى على نيف وسبعين فرقة ، الناجية منها واحدة كلى رواية ثائة : قالهالكة منها واحدة كلى الجنة إلا الزنادقة "الم

ولعل أدق التخريجات لهذا الحديث ذلك الذي تحدث به حجة الإسلام الغزالي، وهو يرفض تكفير الفرق بعضها البعض الآخر، والادعاء بأن واحدة منها فقط هلى الناجية، وغيرها كفار . عرض الغزالي لغلو التكفير للفرق الإسلامية، وذلك عندما فسر حديث الافتراق، في ضوء الحتلاف رواياته، فقال: إن قمعني الناجية: هي التي لا تُعررض على النار، ولا تحتاج إلى شفاعة . . ويمكن أن تكون الروايات كلها صحيحة، فتكون الهالكة واحدة، وهي التي تخلد في النار . وتكون الناجية واحدة، وهي التي تخلد في النار . وتكون الناجية واحدة، وهي التي تدخل الجنة بغير حساب ولا شفاعة . . وباقي الفرق كلهم بين هاتين الدرجتين، فمنهم من يعذب بالحساب فقط، ومنهم من يقرب من النار ثم يصرف

 <sup>(</sup>۱) روى حديث الافتراق برواباته للتعددة الدارمي وأبر داود والترمذي وأبن ماجه والإمام أحمد والحاكم
 وابن حبان الطرطرق تحريجه، وما فيها من علل بكتابنا [مقالات الغلو الديني واللاهيمي أحر ١٠٩ - ١٢٥ مليعة مكتة الشروق الدولية سنة ٢٠٠٤م.

بالشفاعة، ومنهم من يدخل النارثم يخرج، على قدر خطاياهم في عقائدهم ويدعتهم، وعلى النار من هذا الأمة هي ويدعتهم، وعلى كثرة معاصيهم وقلتها، فالهالكة المخلدة في النار من هذا الأمة هي فرقسة واحدة، وهي التي كذبًت وجوزًت الكذب على رسول الله على بالمصلحة (١٠)، . . أي زعمت أنه قد كذب، لكن لمصلحة الناس! . .

فالغزالي، مع التسليم بصحة كل روايات الحديث لا يحصر النجاة بعنى دخول الجنة، وصحة الإيمان في فرقة واحدة؛ لأن النجاة هي دخول الجنة بغير حساب ولا شفاعة . . كما يجعل الهلاك من نصيب فرقة واحدة، هم المكذبون لرسول الله عليه ، وذلك بدلاً من تفسير غلاة التعصب الذين يجعلون الهلاك من نصيب النتين وسبعين فرقة ، أي ما عدا فرقتهم ، التي يحتكرون لها صحيح الإيمان والنجاة! . .

ثم يعرض الإصام الغزالى للغلاة الذين يكفرون من عدا فرقتهم من الفرق الإسلامية ، محذراً من هذا الغلو في التكفير ، وذلك لأن اختلافات هذه الفرق المصدقة بما جاء يه الرسول ولله العنلافات في الفروع ، وليست في أصول الاعتقاد ، وأغلب هذه الاختلافات راجعة إلى التأويل ، والتأويل - حتى لو كان فاسداً - لا يدخل في التكذيب والجحود والإنكار . . فمعايير الاختلاف في الفروع هي "الخطأ ، و"الصواب و "البدعة " و"السنة" ، وليس "الكفر" و "الإيمان" ، بعرض الغزائي لهذه و "الصفية التي تتأسس عليها مشروعية التعددية للفرق الإسلامية بإطار وحدة الاعتقاد الإسلامي ، فيقول : "اعلم أن للفرق في هذا مبالغات وتعصبات فربما انتهى بعض الطوائف إلى تكفير كل فرقة سوى الفرقة التي يعثري إليها . . والفرق كلها يُصدقون ، ولا يُجوّزون الكذب على رسول الله وي لملحة أو غير مصلحة ، ولا يشتغلون بالتعليل لمصلحة الكذب ، بل بالتأويل . . والمخطئون في التأويل أمرهم في محل بالتعليل لمصلحة الكذب ، بل بالتأويل . . والمخطئون في التأويل أمرهم في محل الاجتهاد . (أي أن تأويلهم الخاطئ هو اجتهاد خاطئ) .

والذي ينبغى أن يميل المحصّل إليه: الاحتراز من التفكير ما وجد إليه سبيلا، فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة المصرحين بقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله: خطأ، والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة أهون من الخطأ في سفك

<sup>(</sup>١) (قيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ص ٢٤، ٢٤.

محجمة من دم مسلم. . وهذه الفرق منقسمون إلى مسرفين وغلاة ، وإلى مقتصدين بالإضافة إليهم . . . والتكفير بثير الفتن والأحقاد ، وأكثر الخائضين فيه إنما يحركهم التعصب واتباع الهوى دون النظر للدين ، ودليل المنع من تكفيرهم : إن الشابت عندنا بالنص تكفير المكذّب للرسول ، وهؤلاء ليسوا مكذبين أصلاً ، ولم يثبت لنا أن الخطأ في التأويل موجب للتكفير ، فلا بد من دليل عليه ، وثبت أن العصمة مستفادة من قول : لا إله إلا الله ، قطعًا ، فلا يُدفع ذلك إلا بقاطع (١) . . والوصية : أن تكف لسانك عن أهل القبلة ما أمكنك ما داموا قائلين لا إله إلا الله محمد رسول الله ، غير مناقضين لها ، والمناقضة : تجويزهم الكذب على رسول الله الشاء بعذر أو غير عذر ، فإن التكفير فيه خطر ، والسكوت لا خطر فيه .

وأما القانون: فهو أن تعلم أن النظريات قسمان: قسم يتعلق بأصول القواعد، وقسم يتعلق بالفروع. وأصول الإيمان ثلاثة: الإيمان بالله، ويرسوله، وباليوم الآخر، وما عداه فروع، وأعلم أنه لا تكفير في الفروع أصلاً، إلا في مسألة واحدة وهي أن ينكر أصلاً دينيا عُلم من الرسول (عَنْ ) بالتواتر. لكن في بعضها تخطئة، كما في الفقهيات، وفي بعضها تبديع كالخطإ المتعلق بالإمامة وأحوال الصحابة. واعلم أن الخطأ في أصل الإمامة وتعينها وشروطها وما يتعلق بها لا يوجب شيء منه تكفيراً. والمبادرة إلى التكفير إنما تغلب على طباع من يغلب عليهم الجهل . ، (1)!

وعلى هذا الدرب سار شيخ الإسلام ابن تيمية، الذي قال: اوالذي نختاره أنا لا نكفر أحداً من أهل القبلة، والدليل عليه أن نقول: المسائل التي اختلف أهل القبلة فيها، مثل: أن الله تعالى هل هو عالم بالعلم أو بالذات؟. وأنه تعالى هل هو موجد لأفعال العباد أم لا؟. وأنه متحيز؟. وهل هو في مكان وجهة؟. وهل هو مرائي أم لا؟.

لا تخلو إما أن تتوقف صحة الدين على معرفة الحق فيها أو لا تتوقف والأول باطل، إذ لو كانت معرفة هذه الأصول من الدين لكان الواجب على النبي - شي مأن

<sup>(</sup>١) (الاقتصاد في الاعتقاد) ض٢٤١، ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ص ١٥، ١٧.

يطالبهم بهذه المسائل، ويبحث عن كيفية اعتقادهم فيها، فلما ثم يطالبهم بهذه المسائل. علمنا أنه لا يتوقف صحة الإسلام على معرفة هذه الأصول، وإن كان كذلك ثم يكن الخطأ في هذه المسائل قادحًا في حقيقة الإسلام، وذلك بقتضى الامتناع عن تكفير أهل القبلةه (١).

هكذا شهدت الأمة وحياتها الفكرية: التعددية في المذاهب الفقهبة، نحت مظلة وحدة الشريعة الإنهية. والتعددية في الفرق الإسلامية، بإطار وحدة الاعتفاد الإسلامي، ونبه العلماء على أن هذه التعددية وهذا الاختلاف إغاهو التنوع في الاجتهاد والاختلاف في التأويل، ولا يخرج من الملة، ولا يوجب نفيًا ولا تكفيرًا. إذ لا يبادر إلى التكفير إلا الجهال. كما قال حجة الإسلام الغزالي! . .

# وتعددية في الأحزاب السياسية :

جماع السياسة - في الإسلام - هي: الخلافة والإمامة والدولة وتدبير الاجتماع البشرى والعمران الإنساني . . وجميعها من المعاملات المتعلقة بالمتغيرات الدبوية ، التي وقفت فيها الشريعة عند المبادئ والقواعد والكليات والفلسفات ، فهي من الفروع و المتغيرات وليست من االأصول وثوابت المعتقدات . . وبعبارة حجة الإسلام الغزالي : "فإن نظرية الإمامة ليست من المهمات ، وليست من فن المعقولات ، فيها ، بل من الفقهيات - (الفروع) - (1) والنظريات قسمان : قسم يتعلق بأصول القواعد ، وقسم يتعلق بالفروع ، . والخطأ في أصل الإمامة وتعينها وشروطها وما يتعلق ، بها - (أى في جماع الدولة والسياسة) - لا يوجب شيء منه التكفير . . (17) .

وبعبارة إمام الحرمين (الجنويني): إن «الكلام في الإمامة ليس من أصول الاعتقاد» (أي وبعبارة عضد الدين الإيجي، والشريف الجرجاني: فإن «الإمامة ليست من أصول الديانات والعقائد، بل هي من الفروع المتعلقة بأفعال المكلفين (د) ومعهم

<sup>(</sup>١) بيان مواققة صريح المعقول لصحيح المنقول، جدا ص ٥٠ طبعة الفاهرة الأولى

<sup>(</sup>٢) (الانتصاد في الأعتقاد) ص١٤٣

<sup>(</sup>٣) (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) ص٥١.

<sup>(</sup>٤) (الإرشاد) ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) (شرخ المواقف) ج٣ ص ٢٦١.

الشهرستاني، الذي يقول: «إن الإمامة ليست من أصول الاعتقاد.. (١٠) . . أما ابن خلدون فإنه يفول: اإن الإمامة ليست من آركان الدين . . وإنما هي من المصالح العامة المفوضة إلى نظر الخلق. . (٢٠) .

وإذا كانت السياسة من «الفروع» . . فهي مما يرد ويجوز فيها الاختلاف، باختلاف الاجتهادات في الأحكام، وتنوح الفقه للواقع الذي نسوسه وندبره بهده الأحكام والتدابير .

ونقد أجاد ابن القيم في التعبير عن هذا الذي نقصه إليه، عندما ميز بين «الشرائع العامة» وبين السياسة الجزئية» فالسياسة الجزئية موضوع للاختلاف والنوع والتعدية، في إطار الشرائع العامة التي لا يلحقها التغير بالزمان والمكان، وبعبارته. فهناك اسياسة جزئية بحسب المصلحة، تختلف باختلاف الأزمنة. وهناك شرائع عامة لازمة للأمة إلى يوم القيامة، أي شرائع كلية لا تتخير بتغير الأزمنة. أما السياسات الجزئية التابعة للمصالح فتتقيد يها ـ (أي بالمصالح) ـ زمانًا ومكانًا . [1] على هذه الحقيقة ـ كما يقول ابن القيم أيضًا ـ "آجمع العلماء في الجملة . (13) . .

وإذا كانت التعددية في الفقه الإسلامي قد وسعتها وحدة الشريعة الإسلامية ، فازدهرت المذاهب الفقهية الإسلامية ، وتعددت اجتهاداتها في فروع العبادات والمعاملات . . فإن التعددية في فروع المعاملات الإسلامية ، ومتغيراتها الدنبوية لابد وأن تسعها كليات السياسة الشرعية ، خاصة وأن أغلب أمور السياسة الشرعية إنما تقوم على الموازنة بين المصالح والمفاسد ، وللاجتهاد في هذه الموازنات مجال كبير . . فكما وسعت التعددية المذاهب الفقهية ، لا بدوأن تسع الأحزاب السياسية ، التي تميزت وتتميز بها حياتنا المعاصرة والحديثة بشكل ملحوظ .

els els els

<sup>(</sup>١) (نهاية الإقدام في علم الكلام) ص ٤٧٨.

<sup>(</sup>٢) (القدمة) ض ١٦٨ .

<sup>(</sup>٣) (الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) ص ٢٥ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص٧٧.

إن الأحزاب السياسية المعاصرة هي الجتهادات متعددة الفي ميادين "إصلاح المعاملات الاجتماعية في شئون العمران الإنساني . . وقريب منها عرفت حضارتنا الإسلامية "المذاهب الفقهية التي مثلت "تعددية في الاجتهادات الجيادين الفقه المعاملات الذي مثل علم الاجتماع الديني في تراث الإسلام - فإذا ظللت السياسة المعاملات ومثل الإسلام - في عقائد الشرعية " بكلياتها العامة - الأحزاب السياسية المعاصرة ، ومثل الإسلام - في عقائد وشرائعه الثابتة - بالنسبة لها مرجعية مشاريعها في النهضة والتغيير ، كنا أمام تعددية سياسية يسعها الإسلام ، كما وسع التعددية الفقهية التي تحدثنا عنها . .

ذلك أن «الخزب السياسي» - في الاصطلاح المعاصر ميطلق على «مجموعة من المواطنين، يؤمنون بأهداف سياسية وفكرية مشتركة، وينظمون أنفسهم بغية تحقيق أهدافهم وبرامجهم، بالسبل التي يرونها محققة لهذه الأهداف، بما فيها الوصول إلى السلطة في المجتمع الذي يعيشون فيه . . (1).

بل إن مصطلح \*الحزب " غير غريب عن التراث الدينى والحضارى للإسلام، ولا هو بالوافد والطارئ على حضارتنا الإسلامية . . ففى القرآن الكريم وفى السنة النبوية الشريفة نحده مستخدما، ليس بالمعنى السلبي المكروه وحده، بل وبالمعنى الإيجابي الممدوح أيضا . . فمعيار التمييز ليس المصطلح ـ "الحزب " \_ إنما المعيار هو المضمون والمقاصد والغايات التي يسعى إليها هذا "الحزب" أو ذاك . . وكما أطلق القرآن الكريم على المشركين وصف "الأحزاب " في ولما رأى المؤمنون الأحزاب قالوا هذا ما وعدنا الله ورسوله وصدق الله ورسوله وما زادهم إلا إيمانا وتسليما (٢٢) ﴾ [الأحزاب: ٢٢] فلقد أطلق المصطلح ـ "الحزب على المجتمعين على المنهاج الإلهى : ﴿ وَمَن يَتُولُ الله في الله ورسُولُه ومن يتُولُ الله في المنابق والله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون (٢٥) ﴾ [المائدة : ٢٥] .

ولقد كان المسلمون في صدر الإسلام أسمَّوُن أحيانًا «حزب محمد» أ. وفي الحديث الشريف يروى أنس بن مالك بن عن رسول الله ( النه النه عليكم الحديث الشريف يروى أنس بن مالك بن عن رسول الله ( النه النه عليكم أقوام هم أرق منكم قلوبًا ، . قال أنس : «فقدم الأشعريون ، فيهم أبوموسى الأشعرى ، فلما دنوا من المدينة كانوا يرتجزون ، يقولون :

<sup>(</sup>١) (موسوعة السياسة) معادة الحزب سياسي الم

# غـــدا نلقى الأحبة محمداً وحزبها! (١)

فالمصطلح- االحزب اليس غريبًا على تراث الإسلام. . وليس سلبي المعنى بإطلاق وتعميم. .

وإذا نحن نظرنا إلى الحضارة الإسلامية ـ التي مثلت العمران المصطبغ بصبغة الإسلام ـ فإننا سنجد كل الفرق الإسلامية قد نشأت نشأة سياسية ، وكانت تيارات وتنظيمات سياسية ـ أو كانت السياسة واحدة من أبرز مهامها وقسماتها ـ فهي بمثابة الحزاب سياسية ، ذات مناهج فكرية متميزة ، وذات سبل متميزة في الإصلاح الفكري والسياسي . وكذلك الحال ـ إلى حدما ـ مع المذاهب الفقهية . . فجميعها تيارات فكرية تميزت في افقه المعاملات . . وباستثناء الغلاة فإن التمايز والاجتهاد قد وقفا عند الفروع ، ولم يتطرقا إلى ما هو معلوم من الدين بالضرورة . .

وفي العصر الحديث عرفت بلادنا الأحزاب والجماعات والجمعيات السياسية أول ما عرفتها إسلامية، ضمت أعلام اليقظة الإسلامية وعلماء الإحياء والتجليد الإسلامي، الذين تصدوا بها للغزوة الاستعمارية الغربية على بلاد الإسلام. . وهم قد أقاموا هذه الأحزاب والجمعيات مستر شدين بتراثنا في «الفرق» وليس تقليدا للحضارة الغربية، التي لم تكن قد نضجت فيها - يومئذ - تعددية الأحزاب! فجمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ - ١٢١٤هم / ١٨٩٨ / - ١٨٩٧م) قد أنشأ - بحصر ، في سبعينيات القرن التاسع عشر - «الحزب الوطني الحر» وفي ثمانينيات ذلك القرذ كون «جمعية العروة الوثقي» . . كما أقام عبدالرحمن الكواكبي (١٢٧٠ - ١٣٢١هم) من المراه عشر . . وجميعها تنظيمات حزبية

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد.

إسلامية، تصدت لمهمة الإحياء والتجديد للنهضة الإسلامية، ولتحديات التخلف الموروث والغزوة الغربية. بل وسبقت في خبراتها التنظيمية التي جسدتها لواتحها تجارب الغرب الأوروبي في التنظيم الحزبي (١٠) . .

فعلى حين عاشت الحضارة الغربية .. قبل ليبراليتها الحديثة .. تنكر التعددية الدينية .. بل وحتى تعددية المذاهب داخل النصرانية .. تميزت الحضارة الإسلامية بالإيمان بالتعددية ، كسنة من سنن الله في الخلق ، المادي والبشري والفكري ، وتجسد إيمانها هذا في الممارسة والتطبيق . . وما غربة هذا الأمر بالمعروف والمؤسس على فطرة الحربة التي فطر الله الإنسان عليها . . وعلى قريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .. وأداتها : "الأمة الجماعة . . الحزب التي تسعى الإقامة هذه الفريضة .. ولتكن منكم أمة يدعول إلى الحماعة . . الحزب التي تسعى الإقامة هذه الفريضة .. ولتكن منكم أمة يدعول إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون (١٠٠) \* [ال عمران : ١٠٤ الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون (١٠٠) \* [ال عمران : الخير المنادية في المورع وفيما فيه اجتهاد الذي أحدثه تراجعنا الحضاري ، الانقطاع بين عصرنا وبين التطبيقات الصحيحة لهذه وهي المنسروعة إسلاميا - وبين الافتراق في الأصول والمبادئ المعلومة من الدين بالضرورة - وهي التي لا تعدد فيها و لا اختلاف و لا افتراق .. .

فعلى حين يتحدث الإمام محمد عبده عن "الأمة - الجماعة" التي فرض الله علينا أن نقيمها لتلمر بالمعروف ولتنهى عن المنكر - أي لجماع العمل السياسي - باعتبارها ذات صفات تميزها فكرا وتنظيما ، حتى لكأنها الحزب السياسي . . فيقول : فإن الأمة هنا أخص من الجماعة ، فهي : الجماعة المؤلفة من أفراد لهم رابطة تضمهم ووحدة يكونون بها كالأعضاء في بنية الشخص . ، أن على حين فهم الإمام محمد عبده هذا من فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فكان عضواً بالالحزب الوطني الحراب ونائبًا

<sup>(</sup>١) (الأعمنال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ج ١ ض ١١٥ ـ ١٣٣ ، هرائية وتحقيق: د. محمد عمارة ظبعة بيروت ١٩٧٩م، و(الإعمال الكاملة لعبدالرحمن الكواكبي) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة، طبعة القاهزة ٢٠٠٧م. و الاثاخة جمعية العروة الوثقي، الجزء الأول من الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده. ص ١٦٦ ـ ١٦٥

<sup>(</sup>۲) دالأعمال الكاملة؛ ج٥ ض٩٥.

لرئيس اجمعية العروة الوثقى اللهى ضمت كوكبة من علماء الأمة، من مختلف أوطانها، في ذلك العصر - وجدنا أهل الجمود والتقليد قد ضافت صدورهم بالتعددية، حتى حسبوا مذهبهم الفقهي هو الفرقة الناجية، وأهل السنة والجماعة، وما كان عليه الرسول بين وأصحابه، فاحتكروا النجاة لأنفسهم - رغم قلتهم العددية - حتى فكانهم حكموا بالإفلاس على الإسلام - الذي لم يبق من أمته إلا أحادهم!! - حاكمين على جمهور الأمة بالهلاك!..

وعلى الرغم من أن جميسع ما سبق من حديث عن التعددية فيه الغناء بالرد على أهل الجمود والتقليد هؤلاء، إلا أنسا نؤثر أن نصرض الخجج الصولاء المنكرين للسرعية ومشروعية إقامة الاحزاب السياسية - إسلاميًا - فضلاً عن إنكارهم تعدديتها ! . .

فقى دراسة عن (الاحزاب السياسية في الإسلام) ينسب مؤلفها نفسه إلى السائعية الله. ترد أراء هي نموذج الفكر القطاع يضع الجزبية السياسية في نطاق المحرمات!.

\* ففى هذا الكتاب لا يميز صاحبه ببن الخلاف فى أصول الدين والتفرق فى عقائله، وبين الاختلاف فى الفروع، فيسوى بين الأمرين، محرمًا لكليهما! . فيقول: اإن الافتراق من أى نوع كان، والاختلاف على أى أساس كان لا يطابق طبيعة الإسلام ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دينهم وكانوا شيعا لست منهم في شيء إنما أمرهم إلى الله شم ينتهم بما كانوا يقعلون (عن) ﴿ [الأنعام: ١٥٩] وقد ظن بعضهم أن تقييد النفرقة بالدين يقتضى جواز الافتراق فى السياسة وغيرها من الأمور الدنيوية، بل وفى المسائل الفقهية القرعية أيضًا، وذلك لأن المراد عندهم بالدين هو العقيدة والأركان الأساسية فقط . . وقد غلا بعضهم فى ذلك حتى قالوا: إن الاختلاف فى الفروع والأمور الدنيوية رحمة . . وهذا ظن فاسد . . فالاختلاف فى الدين كما يطلق ويراد به الدنيوية رحمة . . وهذا ظن فاسد . . فالاختلاف فى الدين كما يطلق ويراد به الاختلاف فى العقيدة والشريعة ، كذلك يواد به افتراق أهل دين واحد أيًا كان أساس هذا الافتراق . . قال الله تعالى ﴿ ولا تنازعوا فَتَفُشُلُوا وتذهب ربحكُم ﴾ [الأنفال: ٢٤] فلم يقيد التنازع بشيء ليشمل جميع أنواعه المناها وتذهب ربحكم ﴾ [الأنفال: ٢٤] فلم يقيد التنازع بشيء ليشمل جميع أنواعه الله قيد التنازع بشيء ليشمل جميع أنواعه الله قيد التنازع بشيء ليشمل جميع أنواعه الله في المناه الله تعالى عوله الواحد الإنفال الله قلم يقيد التنازع بشيء ليشمل جميع أنواعه الله الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه الناه المناه المن

 <sup>(</sup>١) مؤلف هدا الكتاب هو الصفى الرحسن المباركاوري ا بالجامعة السلفية بالهند وهو من مطبوعات ارابطة الجامعات الإسلافية، القاهرة سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.

<sup>(</sup>٢) (الأحزاب السيابية في الإسلام الص ٨٥٠.

وإذا كان جميع ما سبق وقدمناه في فصول هذه الدراسة يغني عن الإطالة في الرد على هذا الرأي، فإننا ننبه صاحب هذه الدعوى إلى أن رسول الله ﷺ عندما خالف أهل المدينة فيما كانوا يصنعونه من تأبير للنخل. . وحتى بعد أن تبين صواب التأبير وخطأ تركه، قد قال لأصحابه ـ من أهل المدينة ـ إن هذا الاختلاف إنما حدث في إطار االرأي؛ فهو مشروع، ولم يحدث في إطار الوحي، حتى يكون ممنوعًا ومحرمًا. . فميز ﷺ بين نطافين للاختلاف: نطاق الرأي والاجتهاد. . ونطاق الوحي وإسلام الوجه لله . . ﴿ إِنَّا أَنَا بِشُو ، إِذَا أَمْرِتَكُمْ بِشَيْءَ مِنْ دِينِكُمْ فَخَذُوا بِهِ ، وإِذَا أَمْرِتُكُمْ بِشَيَّ من رأيي فإنما أنا بشر ع<sup>(١)</sup>. . ففي «الرأي» يرد الاختلاف والاجتهاد. . وفي «الوحي» والبلاغ عن الله يجب السمع والطاعة.

ثم ألم يخالف صاحب هذا الرأي ـ برأيه هذا ـ غيره عن يرون عكس رايه؟! وهل خلافه لغيره إلا كخلاف غيره له؟! طالما أن الخلاف في إطار الرأي والاجتهاد الذي يؤجر صاحبه حتى لو أخطأ! . .

وكيف يضع صاحب هذه الدعوى الخلاف بين الفقهاء في إطار التفرق في الدين، الذي هو من صفات المشركين؟!

وهل يستوي الخلاف في الفروع، وفي الرأى المدبر للشئون الدنيوية المتغيرة، هل. يستوي مع التنازع المؤدي للفشل وذهاب الريح، الذي تتحدث عنه الآية التي استشهد بها صاحب هذا الادعاء؟!...

وهل يستوي التنازع بين الجنود إبان القتال وهو الذي نزلت له الآية ـ مع اختلاف النظار والمجتهدين في مسائل الفكر المتعلقة بالفروع والسباسات؟! . .

وإذا كانت اسلفية اصاحب هذه الدعوي تحول بينه وبين الأخذ بما سبق وأوردناه للائمة: الغزالي. . والجويني. . والإيجي. . والجرجاني. . والشهرستاني. . وابن بحلدون عن التعددية . . فهلا قرأ ما كتبه الإمام السلفي ـ الهندي ـ ولي الله الدهلوي (١١١٠-١١٧٦هـ/ ١٦٩٩ ـ ١٧٦٢م) عن سنة الله في الاختلاف في الفروع والمناهج: اإن أصل الدين واحمد، والشرائع والمناهج مختلفة. . والأوضاع الخاصة التي بنيت

<sup>(</sup>١) رواه مسلم وابن ماجه والإمام أحمد.

عليها أنواع البر والارتفاقات (التدبيرات) هي الشرعة والمنهاج . . ا(1) وما كتبه إمام السلفية ابن القيم عن اأن هناك سياسة جزئية بحسب المصلحة تختلف باختلاف الأزمنة ، وهناك شرائع عامة لازمة للأمة ، أي شرائع كلية ، لا تتغير بتغير الأزمنة ، فهي لازمة للأمة إلى يوم القيامة . . أما السياسات الجزئية التابعة للمصالح فتنفيد بالمصالح زمانًا ومكانًا . . وهذا مما اتفق على جملته جميع الفقهاء (٢)!

« وإذا كان الإمام محمد عبده قد قال إن "الأمة" في الآية القرآنية ﴿ ولتكُن مُنكُمُ أُمَةً يدعُون إلى الْحَيْر ويأمُرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ [آل عمران: ١٠٤] هي أخص من "الجماعة"، وأقرب إلى الهيئة "المؤلفة من أفراد لهم رابطة تضمهم ووحدة بكونون بها كالأعضاء في بنية الشخص " وهي صفات لأعضاء الجمعية أو الحزب فإن هذا المنتسب إلى "السلفية"، وإن لم ينكر فريضة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، إلا أنه قال: "إن التعاون على شيء لا يقتضى تنظيماً إدارياً ينفرد به المتعاونون عن غيرهم . . " المناا

ونحن نسأل: ألا يقتضى الجهاد والتعاون على أداه فريضته تنظيم جيش متميز ، في الزى والمعسكرات والحقوق والواجبات ، والفكر والممارسة ، ينفرد به أهله عن غيرهم؟! . . وألا يقتضى التعاون على العلم تنظيم مدارس وكليات وجامعات ومؤسسات ، بنفرد بها أهلها عن غيرهم ، ولها نظم ولوائح تميزها ، لل و تميز أهلها في الحقوق والواجبات؟! . . وألا يقتضى التعاون على التصنيع تنظيم تعليم فني وتفنى وقطاعات متخصصة في هذه التقنيات ، فكرا وهارسة ، ومؤسسات لها تنظيماتها الإدارية ، والتي ينفرد بها أهلها؟! . .

<sup>(</sup>١) احجة الله البالغة اج ١ ض ٨٦ ، ٨٧ .

<sup>(</sup>٣) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية؛ ص ٢٥ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب السياسية في الإسلام ا ض ٨٣.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص٧٩.

فمن الذي قال: "إن التعاون على شيء لا يقتضى تنطيمًا إداريًا يتفرد به المتعاونون عن غيرهم" ـ غير صاحب هذا الادعاء ـ ؟!! .

وصاحب هذه الدعوى لا يميز بين التقدم لقيادة الجماعة؛ وتحمل عبه مسئولية القيادة للجماعة، وبيسن «الخروج عن الجماعة» وعليها! فيستشهد بحديث رسول الله والذي يقول فيه: (من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات، مات ميتة جاهلية (١٠). والحديث القائل: (من رأى من أميره شيئًا يكرهه فليصبر، فإنه ليس أحد يفارق الجماعة شبرًا فيموت إلا مات ميئة جاهلية (١٠).

ثم يوظف هذا الحديث في غير موضعه الذي مثّل ملابسات وروده، فيفول: "إن الإسلام لايحتمل في داخله تنظيما آخر بحيث تكون أسس ذلك التنظيم وقواعده أساسًا للولاء والبراء "(")

ويا ليت صاحب هذه الدعرى فقه أن مصطلح الأميرة في الحديث النبوى يراد به المير الجيش والقتالة الذي لا مجال لمخالفته ساعة الحرب، بل ولا حتى - ربحا مشاورته إلا بعد المعركة! . . وأن المراد البالخروج من الطاعة ومفارقة الجماعة العودة عن الإيمان إلى الكفر وعن الإسلام إلى الشرك والجاهلية، وليس تعدد الاجتهادات وتبلور المذاهب والجماعات حول الاجتهادات المتعددة فيما فيه الاجتهاد، . كما أن الولاء والبراء في الدين، والنصرة الدينية شيء، والولاءات والانتماءات الفرعية المندرجة جميعها في إطار الولاء للدين، شيء أخر . . فلأولى الارحام - في الميراث ولاء وتنظيم داخل دائرة الأهل . . وللأهل ولاء وانتماء داخل الجماعة الشعب - . . وللشعب ولاء وانتماء داخل الأمة - بالمعني القومي - ولاء وانتماء داخل الأمة - بالمعني القومي - ولاء جامع الإسلام، وفي داخله - وعلى درجات سلمه - تعدد درجات سلم الانتماءات والولاءات الفرعية - التي يدعم كل منها الآخر ، دون أن تكون بينها مقابلات أو والولاءات الفرعية - التي يدعم كل منها الآخر ، دون أن تكون بينها مقابلات أو مناقضات . .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب السياسية في الإسلام، ص٥٥ ،

وصاحب هذه الدعوى - التي تُحرَم وتُجرَم الاختلاف، بإطلاق - بُحرِم ويُجرِم الاختلاف، بإطلاق - بُحرِم ويُجرِم الاحزاب السياسية لانها - برأيه - وسيلة إلى "نزع الحكومة من أهلها". " ففالإمارة والحكم أمانة من الله في أعناق الأمراء (١٠)!!

# ونحن نسأل صاحب هذا «الرأى الغريب والعجيب؟ :

هل الإمارة والحكم أمانة إلهية في أعناق الحكام والأمراء خاصة؟ . . أم هي أمانة في أعناق الأمة ضاحبة الحق في اختيار الأمراء وفي استبدالهم؟! . .

وهل رغبة فريق من الأمة - جماعة أو حزب - حمل أمانة الحكم لخدمة الأمة . والاستباق على طريق الإصلاح . قادحة في هذا الفريق توجب عزله عن بلوغها؟! بينما رغبة الحاكمين وحرصهم على استمرار حكمهم وتأبيده لا تقلح في موقفهم هذا ، فتستوجب - على الأقل - تقنين تبادل السلطة بين من تختاره الأمة حاملة الأمانة الأصلية في الاستخلاف شه؟! . .

وإذا رضيت الأمة في دستورها تبادل السلطة، وفق قانون ينظم هذا التبادل؛ فلم يسمى ذلك «منازعة» واليس من الأوفق أن نسميه تسابقًا على طريق خدمة الأمة ، أو حتى الدافعًا سياسيًا واجتماعيًا بدونه تركد الحياة السياسية، ويأسن ماؤها، وتتعفن مكوناتها. والتدافع صنة إلهية للتقدم والإصلاح ﴿ ولولا دَفْع الله النّاس بعضهم ببعض أفسدت الأرض ولكن الله ذو فضل على العالمين (٢٥١) ﴾ [البقرة: ٢٥١]. . ثم الم لا يرى صاحب هذه الدعوى في تأبيد السلطة بيد فريق منازعة ونزعًا لها من غير هذا الفريق؟! . . اللهم إلا إذا ادعى أن الله قد خلق قوما للحكم دون غيرهم من الناس!! . .

وإذا كانت الأمة هي التي تولى وتعزل، وتختار وتبايع، فهل يحرم عليها أن توقت البيعة والتولية، وأن تنظم وتقيم الأنبات والمؤسسات والجماعات التي تحقق التسابق والتدافع في حمل أمانة الحكم والعدل بين الناس؟!...

إن صاحب هذا «الرأى الغريب» لا ينكر الحرية إذا كانت ممارسة «فردية»، لكنه ينكرها إذا كانت ممارسة «منظمة و تنظيمية»! ويقول: ﴿إِنَّ الإسلام جعل الشوري أساس

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق. ص ٦٠، ٨٤.

نظامه الاجتماعي والسياسي، وأعطى الحرية الكاملة لكل قرد من أفراده في إبداء الرأى والنقد والمعارضة ٢<sup>(١)</sup>. .

## وتحن تسأل:

فماذا لو اجتمع الأفراد الذين اتفقت أراؤهم في منهاج تدبير الدولة والمجتمع على إقامة مؤسسة سياسية تجمع جهودهم الفردية، أنحرمهم حرية العمل مجتمعين، بينما نبيحها لهم متفرقين؟!. :

وإذا كنا لا نقصر المعقدة مؤسسات الإفتاء الجماعي في العلم الديني . . أفلا يقتضي لمتطلبات العصر المعقدة مؤسسات الإفتاء الجماعي في العلم الديني . . أفلا يقتضي العصر - الذي تعقدت علومه وتطبيقاتها في السياسة - إقامة مؤسسات الرآي والممارسة في العلم السياسي تعقيدات علومه وتطبيقاتها في السياسي الميدان؟! . . إن تعقيدات وتشابكات الاجتماع السياسي المعاصر تقتضى إقامة التنظيمات والمؤسسات لعرفة المعروف والأمر به ، ومعرفة المنكر والنهي عنه ، ومعرفة مناهج الإصلاح والسيل إلى تطبيقاتها . من مثل مؤسسات جمع المعلومات ، وتنظيمها ، وتحليلها ، واكتشاف دلالاتها . ومؤسسات الثقافة والصحافة والإعلام . . ومؤسسات التربية السياسية . . فهل نحرم ونجرم العمل الجمعي والجماعي في هذه الميادين ، ونقف عند الجهود العردية التي تعدر ألطاقات ، وتبدد الإمكانات؟! . . وهل يجوز ذلك ، باسم دين هو "دين الجماعة؟! . . دين تتجاور في فرائضه "فروض الكفاية" - الاجتماعية - مع "فروض العين - الفردية وتعلو فيه مراتب الفروض الاجتماعية إلى الحد الذي يقع إشم التخلف فيها على الأمة جمعاء ، بينما الإثم في التخلف عن فروض العين - كالصلاة والصيام - خاص بالفرد المقصر وحده؟! . . دين ، حتى فرائضه الفردية يزداد الأجر عليها عندما تؤدى في الجماعة والايتماع؟! . . دين ، حتى فرائضه الفردية يزداد الأجر عليها عندما تؤدى في الجماعة والايتماع؟! . . دين ، حتى فرائضه الفردية يزداد الأجر عليها عندما تؤدى في الجماعة والايتماع؟! . . دين ، حتى فرائضه الفردية يزداد الأجر عليها عندما تؤدى في الجماعة والايتماع؟! . . . وين ، حتى فرائضه الفردية يزداد الأجر

لقد آثرنا أن نعطى الرد على هذه الدعوى. . ربحا أكثر من حقها . . إيمانًا منا بأنها تمثل «الشذوذ» الذي يؤكد «القاعدة» قاعدة اجتماع جمهور الأمة على حق الاختلاف والتنوع وتعددية الاجتهادات، والتنظيم لهذه الاجشهادات المتعددة، وذلك في إطار

<sup>(1)</sup> الأحزاب السياسية في الإسلام؛ ص ٨٥.

وحدة العقيدة، والشويعة، والأمة، والحضارة، ودار الإسلام. . ففي إطار الأمة الواحدة تتعدد الشعوب والقبائل والقوميات والملل والمذاهب والفرق والأحزاب. .

وحتى لا يظن ظان أن انتساب صاحب هذه الدعوى - المنكرة فلاختلاف والأحزاب السياسية - انتسابه إلى السلفية «دليل على أن هذا هو رأى كل المنتسبين إلى السلفية «نشير إنى أن أبرز أثمة السلفية ، شيخ الإسلام ابن تيحية (٦٦١ - ٢٦٢ه/ ١٢٦٣ . ١٣٢٨ م) لم يرفض الأحزاب لمجرد أنها حزبية ونحزب ، وجعل معبار القبول لها أو الرفض هو المقاصد والغايات التي تقام هذه الأحزاب لأجلها ، فكانت فتواه في هذا الموضوع أبلغ رد على صاحب هذه الدعوى المنكرة فلاحزاب السياسية . . فلقد اسئل شيخ الإسلام ابن تيمية عن جماعة من الناس يسمون حزبًا ، ويتخذون لهم رأسًا ، ويدعون إلى بعض الأشياء . . ؟ فقال :

الم المراس الحزب فإنه رأس الطائفة التي تتحزب أى تصير حزبا فإن كانوا مجتمعين على ما أمر الله به ورسوله من غير زيادة ولا نقصان، فهم مؤمنون، لهم ما لهم وعليهم ما عليهم، وإن كانوا قد زادوا في ذلك ونقصوا، مثل التعصب لمن دخل في حزبهم بالحق والباطل، والإعراض عمن لم يدخل في حزبهم سواء كان على الحق أو الباطل، قهذا من التفرق الذي ذمه الله تعالى ورسوله، فإن الله ورسوله أمرا بالجماعة والائتلاف ونهيا عن التقرق الذي أمرا بالتعاون على البر والتقوى، ونهيا عن التعاون على البر والتقوى، ونهيا عن التعاون على الإثم والعدوان الله والعدوان الله والعدوان الله والعدوان الله والعدوان الم العدوان الله والعدوان الله والعدوان النه والعدوان الله والله والعدوان الله والعدوان العدوان الله والعدوان العدوان الله والعدوان اله والعدوان الله والعدوان اله والعدوان الهواله والعدوان الله والعدوان الهواله والعدوان العواله والعدوان الهواله والعدوان العواله والعدوان العواله والعدوان الهواله والعدوان

هنا أرى ترجيح ابن تيمية للعمل الجماعي، لا الفردى، العمل «بالجماعة والائتلاف والشعاون»، مشترطا أن لا تكون هناك عصبية جاهلية لمن في الحزب وضد من لم يتخرط فيه. . فكما نهى الرسول والتحمية والتعصب في الرابطة القومية - دون أن ينهى عن الولاء للقوم - كذلك يتوجه النهى إلى التعصب الظالم في الحزبية - دون أن ينال التنظيم الحزبي والانتظام في الأحزاب، بتعميم وإطلاق. .

وعلى هذا «الدرب السلفى» القديم سار أبرز علماء «السلفية المعاصرين: الشيخ عبدالعزيز بن باز، وذلك عندما أفتى بشرعية ومشروعية قيام جماعات إسلاسية، العمل السياسي جزء من مشروعها الإصلاحي. . قفلقد سُئل: -هل تعتبر قيام (۱) د. صلاح الصاوي «التعددية السياسية في الدولة الإسلامية» صر ۱۳۲، طبعة القاهرة ۱۵۱۳هم/ ۱۹۹۲م.

جماعات إسلامية في البلدان الإسلامية، لاحتضان الشباب وتربيتهم على الإسلام، من إيجابيات هذا العصر؟١.

- فأجاب: "وجود هذه الجماعات الإسلامية فيه خير للمسلمين، وعلى كل جماعة من الجماعات الإسلامية: - «التبليغ» «اتحاد الطلبة المسلمين» ، «الإخوان المسلمين» «الشبان المسلمين» ، «أنصار السنة المحمدية» ، «الجمعية الشرعية» . إلخ . . أن تتعاون مع الأخرى فيما اتفقوا عليه من الحق ، وأن تتفاهم معها فيما اختلفوا، عسى الله أن يهدى الجميع إلى سواء السبيل، وعلى كل طائفة من هذه الجماعات أن تنصح للأخرى، فتثنى عليها بما فيها من خير ، وترشدها إلى ما فيها من خطإ في الأحكام أو الدخراف في العقيدة أو الأخلاق، أو تقصير في العلم أو البلاغ ، قصداً للإصلاح ، وطلبا لاستدراك ما فات ، لا ذم لها وتعييراً ، عسى أن تستجيب لما دعيت إليه فتستكمل نقصها وتصلح شأنها ، وتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته الله المستحيد الله فتستكمل نقصها وتصلح شأنها ، وتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته الله المستحيد الله في العلم أو السلاح ، المناها ، وتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته الله المستحيد الله في العلم أنها ، وتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته الله المستحيد الله في العلم أنها ، وتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته الها وتعييراً ، عسى أن تستحيد الله وتعيراً ، عسى أن تستحيد الله وتستكمل المناه المناه المناه التعييراً ، عسى أن تستحيد الله وتعيراً ، وتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته الله وتعيم القلوب على الحق وتنهض بنصرته الله وتعيراً ، وتعيم القلوب على الحق وتنهض بنصرته القلوب على المحاء المناه المناه المناه الله المناه ال

هكذا أفتى علماء السلفية ـ قديمًا وحديثًا ـ بمشروعية التعددية الحزبية ، ليكون العمل البالجماعة والانتلاف والتعاون ا ـ وفق تعبير ابن تيمية ـ "ولتجتمع القلوب على الحق وتنهض بنصرته» ـ وفق تعبير ابن باز ـ . .

فوحدة الأمة وهي فريضة إسلامية لا ينقضها انتظام جمهورها في تنوع قومي، أو تعددية مذهبية وحزبية، أو تمايز في الملل والشرائع بالنسبة لغير المسلمين عالما استظلت كل هذه التمايزات بوحدة الأمة في العقيدة والشريعة والحضارة والدار . . بل ربحا كان التفرق قائمًا في الفردية والاستفراد، الذي يجعل طاقات الأمة ذرات متفرقة وهباء منثورا. . فالاختلاف في الفروع ، والتعددية الصحيحة ، هي مصدر غني وثراء ، ومتطلقات للتدافع والاستباق على ظريق التقدم والإصلاح .

إن الحضارة التي اختارت "المرونة" في تعريف «الأمة" قد مدت أفاق الأمة لتستوعب كل الجماعات التي منحت و لاعها ومحضت انتماءها للجوامع الثوابت لهذه الأمة . . وبهذا الموقف الاستيعابي، الذي يجعل "تحقق" الأمة "حياة مستمرة" و"فعلاً دائمًا" حرصت هذه الأمة على "تعايش وتدافع" التنوع والتعدد والتمايز والاختلاف في

<sup>(</sup>۱) د. عبدالرحمن بن عبداخالق الردالوجيز على الشيخ ربيع بن هادي للدخلي؟ ص ١٠ ـ ٦١ طبعة ١١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م. دون تحديد مكان للطبعة .

مكونات هذه الأمة وأرحامها وأحضانها، فكانت «الوحدة» و «التنوع» وجهى «عملتها الحضارية» التي تميزت بها وامتازت فيها في منتدى الحضارات! . .

وصدق الله العظيم الجامع في قرآنه الكريم بين المعايير الوحدة؛ والسنن التنوع والاختلاف»:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رِبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مَن نَّفْسِ وَاحِدَةٌ ﴾ [النساء: ١]

﴿ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لَتَعَارَقُوا ﴾ [الحجرات: ١٣]

﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ خَلْقُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافُ أَلْسَنَتُكُمْ وَأَلُوانَكُمْ ﴾ [الروم: ٢٢]

﴿ إِنَّ هَذَهُ أُمُّنَّكُمْ أُمَّةً واحدةً وأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونَ (١٠٠ ﴾ [الأنبياء: ٩٢]

﴿ لَكُلَّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شَرَعَةً وَمِنْهَاجًا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لِجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحَدَةً وَلَكِن لَيَبُلُوكُمْ فَي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَبْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجَعَكُمْ جَمِيعًا فَيْنَئِكُمْ بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلَفُونَ (١٤) ﴾ [المائدة: ٤٨]

﴿ لَكُلُّ أُمَّةً جَعَلْنَا مُنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ ﴾ [الحج: ٦٧]

﴿ قُلَّ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلتِه ﴾ [الإسراء: ٨٤]

﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَّتَىٰ ﴾ [الليل: ٤]

تلك سنة الله في سائر ميادين الخلق وجميع مجالات الإبداع . . الكوني منه والخيواني . . المادي منه والفكري . . الإنساني منه والنباتي . .

سنة التعددية والتنوع والاختلاف في إطار جوامع الوحدة والائتلاف. . ولن تُجد لسنة الله تبديلاً . . ولن تجد لسنة الله تحويلاً! .

### • التعددية بين الواقع والمثال

لكن . . هل يعني هذا أن تطبيقات وممارسات حضارتنا الإسلامية للتعدية قد خلت

من السلبيات؟ وأنها قد برثت من التمييز بين الأغلبية وبين «الأقليات»؟. . وأنه لم تحدث فيها اضطهادات وتوترات مع أبناء الملل وبين المذاهب؟؟ . .

إننا يجب أن نميز - في هذا الموضوع - بين المثال، وبين الواقع، . . فالمبادئ الدينية ، والصيخ الفكرية ، والنظريات الفلسفية هي امثل، . . والمثل - عادة - تستعصى على كامل التحقق والتطبيق، وإلا فوغت حياة الإنسان من المثال، وأصبحت جحيمًا لا يطاق، أو مواتًا لا أمل فيها ولا رجاء . . فوجود المثال، - الذي لم يطبق بعد - هو الذي يبعث الحيوية والأمل والرجاء في حياة الإنسان بوجود امهام، في اجدول أعمال، هذه الحياة . . تتطلب السعى لتحقيقها ، والاستباق على طريق الخيرات فيها . . فالتطبيق والواقع، لا يمكن أن يرقى إلى درجة المثال، ولا أن يستنفد كل المثال، ! . . تلك قاعدة عامة في كل الديانات والفلسفات والحضارات على مر التاريخ .

لكن. . بقدر ما يكون المثال، ساميًا، وبقدر ما يكون دينًا، تتجاوز مقاصد تطبيقاته وإقامته المنفعة الدنيوية، إلى حيث تصبح هذه الإقامة اللمثال الديني؛ قربة إلى الله، وشرطًا لسعادة الدار الآخرة، التي هي خير وأبقى، بقدر ما يعين ذلك على أن يكون التطبيق و الواقع، أقرب إلى السمو، وأكثر تعلقًا ابالمثال، .

ولقد كان هذا هو حال التعددية وتطبيقاتها في حضارة الإسلام. .

فَلْقَدْ خَلْتَ مُسِيرةَ حَضَارِتُنَا ـ تَقَرِيبًا ـ مِنْ الْاصْطَهَادَاتِ الرَّاجِعَةِ إلى اختلافِ اللغات والأقوام والأعراق؛ لأن الإسلام قد جعل عصبية الدم والعرق والنسب جاهلية؛ دعا رسوله عَنِينَ إلى تجاوزها، فقال **ددعوها فإنه مُتَنَهَ اللهِ** 

وكانت الاضطهادات بسبب اختلاف الملل والشرائع الدينية مقصورة على أسباب أخرى، ليس من بينها على الإطلاق قصور الثنال؛ أو المبادئ عن تحقيق أوسع الحريات أمام أبناء الملل والشرائع الدينية المختلفة.

قما عرف عن اضطهاد بعض اليهود والنصاري لفترات محدودة، وفي بعض الدول في تاريخنا الحضاري، كان في أحيان كثيرة ردود أفعال لتدخلات خارجية واستعمارية صليبية وتترية . . وإمبريالية استخدمت نفرًا من أبناء هذه الملل ضد أمن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والترمذي.

الوطن والدولة والأمة والحضارة، إبان الصراعات المسلحة والاجتياحات الشوسة، التي شنها أعداء هذه الأمة ضد الإسلام، والتي هددت وجود أمته وحضارته. .

وعلى سبيل المثال . فإبان الحملات الصليبية على بلادنا سعت النصرانية الغربية الى التحالف مع التر الوثنيين ضد العرب والمسلمين، وأرسل البابا "إينوسنت الرابع" (١٢٤٣ \_ ١٢٤٣ م) عام ١٢٤٥ م بعثة إلى عاصمة الدولة الترية الشرقية ـ قراقورم" لهذا الغرض ـ رأسها مندوب البابا ـ جون ده بياني كابربيني " ـ وجاءت بعثة تترية من "خاقان" التتر "جغطاي " [١٢٢٧ ـ ١٢٤٢ م] إلى الملك لويس الناسع (١٢١٤ ـ ١٢٤٨ م) الدي الملك لويس الناسع (١٢١٤ ـ ١٢٤٨ م) الدي الملك لويس الناسع (١٢١٥ ـ ١٢٤٨ م) المنابع ومصر ، شتاء (١٢٤٨ ـ ١٢٤٨ م) جاءت لمواصلة مفاوضات التحالف ضد العرب والمسلمين . ولما عادت البعثة التترية إلى بلادها من قبرص ، صحبتها بعثة فرنسية صليبية لاستكمال المفاوضات . واستمرت مساعي التحالف حتى بعد هزيمة قويس الناسع ، فسافرت إلى "قراقورم" عن حصين عكا الصليبي بعثة فرنسية ، رأسها رجل الدين "جليوم رديروك"، واستمرت تفاوض في بلاط "الخان" النتري "منكوقا أن" "ستة أشهر! وأخيرا نجح الصليبيون في إقامة هذا التحالف فحول التتار حملتهم إلى بلاد وأخيرا نجح الصليبيون في إقامة هذا التحالف فحول التتار حملتهم إلى بلاد الإسلام، بعد أن كان التخطيط أن تنجه إلى أورويا! . .

ولفد استعان الصليبيون على عقد هذا انتحالف بطائفة النصاري النساطرة، الذين كان لهم وجود ونفوذ في بلاد النثار، واستغلوا في ذلك \_ إحدى زوجات «هو لاكو" - «دوقوز خاتون" \_ وكانت نصرانية الدين، نسطورية المذهب! . . بل إن قائد جيش «هو لاكو" \_ الذي دمر بغداد (٢٥٦ه/ ١٢٥٨م) والشام وزحف نحو مصر \_ والذي هرّم في "عين جانوت" (١٥٨ه/ ١٢٦٠م) \_ كان نصرانيا نسطوريا، هو "كُتْبُغاً (١٠) ا

ولقد كان لهذا البعد النصراني في هذه الحملات التي هددت وجود الأمة والحضارة التعكاساته لدى الطوائف النصرائية في المدن التي اجتاحها التتار، فحدثت خيانات وخاصة من الطوائف ذات المذاهب الغربية بل وكشفت هذه الطوائف عن خيانتها، فأعلنت تحديها للوطن والدولة والأمة في ساعة العسرة ولحظات الشدة.

<sup>(</sup>١) د. محمد عمارة. . ١ معارك العرب ضد الغزاة؛ ص١١٦ ـ ١١٨ . طبعة دمشق ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م ا

ففي دمشق\_بعد أن اجتاحها التتار\_وكما يقول المقريزي (٧٦٦\_ ٨٤٥هـ/ ١٣٦٥\_ ١٤٤١م) عُمدة مؤرخي العصر\_:

\*واستطال النصارى بدمشق على المسلمين، وأحضروا فرمانًا من هو لاكو بالاعتناء بأمرهم وإقامة دينهم، فتظاهروا بالخمر في نهار رمضان، ورشوه على ثياب المسلمين في الطرقات، وصبوه على أبواب المساجد، وألزموا أرباب الحوانيت بالقيام إذا مروا بالصليب عليهم، وأهانوا من امتنع من القيام للصليب، وصاروا يمرون به في الشوارع إلى كنيسة مريم. ويقفون به ويخطبون في الثناء على دينهم، وقالوا جهراً: ظهر الدين الصحيح دين المسيح \*وخربوا مساجد ومآذن كانت بجوار كنائسهم، فقلق المسلمون من ذلك، وشكوا أمرهم لنائب هو لاكو وهو كُتبُغا فأهانهم وضرب بعضهم، وعظم قدر قسوس النصارى، ونزل إلى كنائسهم وأقام شعارهم . \*(۱)!

وكان طبيعيًا أن تكون لهذه الخيانات التي جاءت للوطن والدولة والأمة والخضارة في ساعات العسرة ولحظات الحرج والشدة والتي أعلنتها بعض الطوائف والشرائح النصرانية ذات الميول الغربية ـ كان طبيعيًا أن تكون لها ردود أفعال ـ بعد تحرير هذه المدن من الاجتياح التترى ـ فبعد هزيمة التنر ـ بقيادة كُتبُّغا ـ في اعين جانوت ، والحسار موجة اجتياحهم للشام ، وعندما وصل إلى أهل دمشق كتاب السلطان المظفر قطز (١٩٥٨هـ/ ١٢٦٠م): اليشر الناس بفتح الله له ، وخذلانه التترسر الناس سرورا كثيرا ، وبادروا إلى دور النصارى فنهبوها ، وأخربوا ما قدروا على تخريبه . الانهام .

وكذلك صنعت الغواية الاستعمارية لطوائف من النصاري الشرقيين، الذبن رحبوا باحتىلال الصليميين للقدس سنة ٩٩، ١م، فساروا ـ كسا يقول المؤرخ النصر الى المكسيموس موتروند " ـ في موكب الصليبين ابدلائل الاحترام والوقار، مرتلين معهم أناشيد الخلاص من الأسر ـ [! 1] ـ وفرحين لشجاعة الصليبين الذين أنقذوا فبر ابن الله من أيدي غير المؤمنين " (").

<sup>(1)</sup> الكتاب السلوك لمعرفة دول الملوك؛ الجزء الأول | القسم الثاني | ص ١٥٥، ٣٣٤ الدفيق: د محمد حصطفي زيادة. طبعة القاهرة ١٩٥٦م.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج أ \_ القسم الثاني \_ ص ٢٣١

<sup>(</sup>٣) إقاريخ الحروب المقدسة في الشرق الدعوة حرب الصلب اللجلد الأول ص ١٧٣. ١٨٠ طبعة أورشليم سنة ١٨٦٥م.

فكان الاجتياح الخارجي، وكان الاختراق لأمن الوطن والأمة والحضارة من ثغرات الملل والطوائف هو «الفعل» الذي ولد ردود أفعال من الثوتر والاضطهاد على جبهة العلاقات بين المسلمين وقطاعات من أبناء الملل والطوائف غير المسلمة، في السنوات التي شهدت وأعقبت هذا الاجتياح وذلك الاختراق! .

أما على جبهة الحكام الذين كان ظلمهم لبعض أبناء الملل والطوائف غير المسلمة جزءاً من الظلم الذي عم الرعية كلها مسلمين وغير مسلمين و فإن المتوكل العباسي الظلم الذي عم الرعية كلها مسلمين وغير مسلمين و فإن المتوكل العباسي (٢٣٣ ـ ٢٤٧ هـ/ ١٨٤٧ هـ/ ١٨٤٧ م مثال نموذجي لهذا النوع من الحكام، فاضطهاده للنصاري كان جزءاً من الاضطهاد الذي أصاب الشيعة والمعتزلة، وأغلب تيارات الفكر في ذلك التاريخ . . لقد أسفط شهادة المعتزلة أمام القضاء، ونفاهم إلى جزيرة "دهلك" جنوبي البحر الأحمو ! وحرمهم الكثير من الحقوق الاقتصادية، ومنع عنهم العطاء . . وكما هدم بعض مقابر النصاري فلقد صنع الشيء نفسه بمقبرة الإمام الحسين ، فلقد سواها بالأرض ، ثم حرثت أرضها وزرعت! . . والذين يقارنون مراسيم اضطهاده للمعتزلة يجدون شبها كبيراً بينها وبين مراسيم اضطهاده للنصاري الالماء . .

وكانت مظالم بعض الخلفاء والسلاطين تسلك إلى رقاب الرعبة أحيانًا كئبرة طريقًا خبيثًا! وذلك عندما تلجأ الدولة في الجبابات والإتاوات والمغارم إلى وزراء وجباة وصيباوف من غير المسلمين، يملؤون خزائن الدولة بإفقار الرعبة، وتزيد ثرواتهم أيضا، فيتطاولون على الناس، فتأتى ردود الأفعال ضد المظالم لتال من الطوائف والمثل التي إليها ينتسبون . . بل وكثيراً ما كانت الدولة تستوضى الجماهير الغاضبة بمصادرة عؤلاء الجباة الظلمة، وأحيانا بقتلهم، فتهدئ من ثورة الثائرين، وتكسب الأموال والثروات في جميع الأجوال! . .

ومن نماذج استبداد بعض اليهود والنصاري بأغلبية الرعية، وما أحدثه ذلك من ردود أفعال، عهد «العزيز بالله» الفاطمي (٣٦٥\_٣٨٦هـ/ ٩٧٥\_٩٩٦م) وما تلاه من مراسيم ضد أهل الكتاب في عهد ابنه وخليفته الحاكم بأمر الله (٣٧٥\_ ٤١١هـ/ ٩٨٥ ـ ١٠٢١م)، فزوجة العزيز بالله كانت نصرائية ملكانية ـ أي من الطواتف النصرائية التابعة

<sup>(</sup>١) القاضى عبدالجيارين أحمد (فضل الاعترال وصفات المعترنة) ص ٣٠٢، ٣٠٣. تحقيق، قواد سبد، حبعة تولس ١٩٧٢م والقريزي (الخطط) ج٣ ص ٢٧١، ٣٩ طبعة دار التحرير، القاهرة،

للمذاهب الغربية ـ وكانت لهذه الزوجة ولابنتها "سيدة الملك"! نفوذ واسع في شئون الدولة . . وكان لها أخوان من رجال الدين النصراني ـ "أرسانيوس": مطران الملكانية في القاهرة ، ثم بطرك الإسكندرية و"أريسيطس" ـ بطرك الملكانية في القدس . .

وفي هذا المناخ المنحاز الغير المسلمين: تولى وزارة مصر النصراني عيسى بن نسطورس.. ووزارة الشام اليهودي إبراهيم القزاز (منشا)!.. فعمت مظالمهما جماهير المسلمين. وظهر تحيزهما لأبناء دينهما، وظهرت ردود الأفعال ضد هذه المظالم وذلك الانحياز.. وكما يقول المقريزي: "فاعتز بهما النصاري واليهود، وآذوا المسلمين. فعمد أهل مصر وكتبوا قصة جعلوها في يد صورة (غثال) عملوها من قراطيس، فيها بالذي أعز اليهود بمنشا، والنصاري بعيسى بن نسطورس، وأذل المسلمين بك (الخليفة العزيز)! ألا كشفت ظلامتي؟! وأقعدوا تلك الصورة على طريق العزيز، والرقعة بيدها، فلما رأها أمر بأخذها، فإذا الصورة (التمثال) من قراطيس (ورق) فعلم ما أريد بذلك، فقبض عليهما، وأخذ من عيسى بن نسطورس ثلثمائة ألف دينار، ومن اليهودي شيئًا كثيرًا(١).

وفي هذا المناخ الذي تستبد فيه الأقلية بالأغلبية . . نرى الشعراء يدلون بدلوهم في علاقات الملل والطوائف؛ فيصورون الدولة وكأنها تُحكم "بالثالوث"! يعقوب بن كلس - وأصله يهودي: هو الأب - والعزيز - الخليفة - هو الابن! . . والوزير الفضل هو روح القدس!! . . يصوغ الشاعر الدمشقي الحسن بن بشر ذلك شعراً بخاطب به المسلم، فيقول ساخراً:

تَنصَّرْ، فالتنصر ديسن حق عليه زماننا هدا يدل وفسل بثلاثة عسزوا وجلَّوا وعطَّل ماسواهم قهو عطل فيعقسوب الوزير أب وهذا ال عزيز ابن وروح القدس فضل!

أما نقد سيطرة اليهود فيعبر عنها الشاعر المصري الحسن بن خاقان، فيقول:

<sup>(</sup>١) التعاظ الحنف باخبار الألمة الفاطميين الخلفا، ص ٣٩٧، تحقيق: د. جمال الدين الشيال. طبعة الفاهرة ١٩٦٧ م وابن كثير (البداية والنهاية) ج١١ ص ٣٣٠.

يهسود همذا الزمان قمد بلغسوا العرز فيهسم والمسال عندهمسو يا أهل مصسر إنى نصحت لكم

غاية آمالهم وقد ملكوا ومنهم المستشار والملك تهودوا فقد تهود الفلك (١)!

وفي نقد الترف والاستبداد، اللذين تمتع بهما هؤلاء النفر من النصاري والبهود يقول الشاعر ابن الخلال:

إذا حكم التصارى في الفروج وغالوا في البغال وفي السروج وذلّ ت دولة الإسلام طرا وصار الأمر في أيدى العلوج فقل للأعرر الدجال هذا زمانك إن عزمت على الخروج الله

فالقضية لم تكن تناقضًا بين الإسلام وبين الملل الأخرى، ولا عداء من المسلمين لأبناء هذه الملل، ولا ضيق صدر بالتعددية والاختلاف في الشرائع الدينية، وإنما كانت في الجوهر والأساس تناقضا بين أغلبية الأمة المظلومة، الباحثة عن العدل، والتي يمارس الظلم فيها ولها وضدها نفر من أبناء الملل غير الإسلامية، اختارهم حكام وولاة ظلمة ؛ لتكون مغايرتهم الدينية للأغلبية عاملاً على قسوة قلوبهم وغلظة. معاملاتهم مع هذه الأغلبية الدالمية عاملاً على قسوة قلوبهم وغلظة.

ويشهد على هذه الحقيقة أن بعضًا من هؤلاه الكتاب والجباة والصيارفة قد أراد الإيعاز من الدولة ـ أن يستر مظالمه ويغلف جبروته بالإسلام ـ فأعلن اعتنافه لدين الأغلبة ـ أملا في تهدئة ثائرة المظلومين من جماهير المسلمين . . لكن ذلك ثم يجلب إليه عطف المسلمين الذين رأوا في هذا "الإسلام" حيلة لجواز الظلم، بل للإمعان فيه! . . فلم تجز عليهم هذه الحيل؛ لأن القضية بالنسبة إليهم كانت العدل المفقود والمنشود، وليست زيادة تعداد المسلمين أحادًا من الناس! . .

<sup>(</sup>۱) أدم متز الخضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري؛ ج١ ص ١١٣ ، ١١٤ ، ١١٧ ، ١١٨ - نرجمة : د. محمد عبدالهادي أبو ريدة . طبعة بيروت ١٩٦٧م،

<sup>(</sup>٢) اخطط المقريزي اج ٢ ص ١٢٢.

ويحكى المقريزي - في التأريخ لسنة (١٨٦ه/ ١٢٨٣م) موقف جسهور المسلمين من اعتناق بعض الكتاب والجباة النصاري الإسلام . . ذلك الإسلام الذي لم يترك أثرًا يخفف من تسلطهم وتجبرهم ومظائهم ، بل لقد از دادوا معه ظلما وعتوا، ونجوا بإعلانه - من القتل والمصادرات! . . يحكى المقريزي ذلك ، فيقول: لقد "زاد تسلطهم بعد إسلامهم، وأظهروا من التجبر ما كانت تمنعهم نصرانيتهم من إظهاره!! فكتب أحد الشعراء إلى الأمير بيدر الناثب يقول:

# أسلم الكافرون بالسيف قهرًا وإذا ما خَلُوا فهم مجرمونا سلموا من رواح مال وروح قهم سالون، لا مسلمونا(١١)

فهو اإسلاما يفرون به من الجزاء الذي استحقوه على مظالمهم المصادرة للمال الذي جمعوه، والقتل جزاء على ما اقترفت أيديهم في حق الناس وبعبارة الشاعر: الرواح المال والروح؟!...

فالقضية بعبارة المقريزى كانت "التسلط والتجبر" من قبل هؤلاء الجباة، ولم تكن نصرانيتهم أو يهوديتهم بحال من الأحوال! . . وإذا جاز للبعض أن يتهم الشعر والشعراء بالمبالغات . . فإن كلمات العالم الألماني الحجة اأدم منز " (١٨٦٩ - ١٩٦٧م) تعبر عن هذه السيطرة وهذا الاستبداد من أهل الكتاب بجمهور المسلمين، فتقول: فلقد كان النصاري هم الذي يحكمون في بلاد الإسلام (١٨٦٠) ثم يشير إلى دور هذه السيطرة وذلك الاستبداد في إحداث ردود الفعل بين الطوائف والملل، فيقول: فإن السيطرة وذلك الاستبداد في إحداث ردود الفعل بين الطوائف والملل، فيقول: فإن المسرفين المقال الذي وقعت بين النصاري والمسلمين نشأت من تجبر المتصرفين الأقباط . ١٥٥٠)

وردود الأفعال هذه هي التي تمثلت في مراسيم الحاكم بأمر الله الفاطمي، الذي خلف أباه العزيز.. فأنزل بالنصاري واحدة من المحن القاسية التي مرت بهم.. ثم عاد فعفا عنهم وعوضهم عن المظالم التي أنزلها بهم.. وأخيراً راح ضحية الاستبداد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٣ ص ٥١٥ ـ ٧٤٥ .

<sup>(</sup>٢) الخضارة الإسلامية في القون الرابع الهجري اج ا ص ١٠٥

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ج١ ص ١١٢.

الطائفي الملكاني بقصر الخلافة، عندما ذهب إلى مثواه الأخير بمؤامرة من أخته اسيدة الملك!!...

#### 排 袋 簽

وفي ضوء هذه الحقائق التاريخية نفهم التحليل الموضوعي الذي كتبه الساحث اللبنائي «چورج فرم» والذي لا يمكن أن يكون منهمًا! \_ والذي يقيم فيه العلاقات بين المسلمين وأبناء الملل والطوائف غير المسلمة . . فيقول :

و يلاحظ أن فترات التوتر أو الاضطهاد لغير المسلمين في الحضارة الإسلامية كانت قصيرة، وكان يحكمها ثلاثة عوامل:

الأول: هو مزاج الخلفاء الشخصى، فأخطر اضطهادين تعرض لهما الذميون وقعا في عهد المتوكل، الخليفة العباسي الميال بطبعه إلى التعصب والقسوة، وفي عهد الخليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله، الذي غالى في التصوف حتى أضاع رشده!

العامل الثاني: هو تردى الأوضاع الاقتصادية الاجتماعية لسواد المسلمين، والظلم الذي يمارسه بعض الذميين الشاغلين لمناصب إدارية عالية، فلا يعسر أن ندرك صلتهما المباشرة بالإضطهادات التي وقعت في عدد من الأمصار.

أما العامل الثالث: فهو مرتبط بفترات التدخل الأجنبي في البلدان الإسلامية، وقيام الحكام الأجانب بإغراء واستدراج الأقليات الدينية غير المسلمة إلى التعاون معهم ضد الأغلبية المسلمة. . إن الحكام الأجانب بهن فيهم الإنجليز - لم يحجموا عن استخدام الأقلية القبطية في أغلب الأحيان ليحكموا الشعب ويستنزفوه بالضرائب، وهذه ظاهرة نلاحظها في سوريا أيضًا، حيث أظهرت أبحاث «جب» و«بولياك» كيف أن هيمنة أبناء الأقليات في المجال الاقتصادي أدت إلى إثارة قلاقل دينية خطيرة بين النصاري والمسلمين في دمشق ١٨٦٠م، وبين الموارنة والدروز في جبال لبنان ١٨٤٠م و ١٨٦٠م. ونهاية الحملات الصليبية قد أعقبتها في أماكن عديدة أعمال ثار وانتقام ضد الأقليات المسيحية - ولا سيما الأرمن - التي تعاونت مع الغازي. .

بل إنه كثيرًا ما كان موقف أبناء الأقليات أنفسهم من الحكم الإسلامي ـ حتى عندما كان يعاملهم بأكبر قدر من التسامح ـ سببًا في نشوب قلاقل طائفية، فعلاوة على غلو الموظفين الذميين في الابتزاز، وفي مراعاتهم وتحيزهم ـ إلى حد الصفاقة أحيانًا ـ لأبناء دينهم، ما كان يندر أن تصدر منهم استفزازات طائفية بكل معنى الكلمة الله الله . . .

 $\frac{2^{\frac{1}{2}} t}{2^{\frac{1}{2}} t} = \frac{2^{\frac{1}{2}} t}{r_0 t} = \frac{n! t}{n \sqrt{n}}$ 

أما ما اشتهر من مطاردة الدولة العباسية للزنادقة، وخاصة على عهد المهدى العباسى (١٥٨ - ١٦٩هـ/ ٧٧٥ - ٧٨٥)، فإنه لم يكن اضطهادًا لديانات الفرس القديمة - فلقد عومل أهلها معاملة أهل الكتاب - ولا كان ضيق صدر بالتعددية في الملل والشرائع؛ لأن هذه الزندقة - التي طاردتها الدولة - كانت ستارًا دينيًا لمخططات شعوبية سياسية، استهدفت عروبة الدولة، وطمعت في المثار من الإسلام ودولته، اللذين أذلا دولة الفرس، وذهبا بعرش الأكاسرة القدماء. الثأر من الإسلام ودولته، اللذين أذلا دولة الفرس، وذهبا بعرش الأكاسرة القدماء. فكان موقف المهدى العباسي - كموقف ابنه الرشيد (١٤٩ - ١٩٣هـ/ ٢٦٦ - ٩٠٨م) من البرامكة - دفاعًا مشروعًا عن الدولة وفكرينها وهويتها، أكثر منه ضيق صدر بالتعددية في الملل والمذاهب . . ويشهد على ذلك أن مطاردة الزندقة لم تؤد إلى أي تضييق على أي من أتباع الديانات والملل والمذاهب التي كانت قائمة في ذلك التاريخ! . .

أما الضيق بالمذاهب الفلسفية الوافاة عنوصية حلولية كانت. . أو مشائية بونانية . فلقد كان من ثمرات عصور النراجع الحضاري والجمود الفكري ، التي ضافت حتى بالعقلانية الإسلامية المؤمنة وبالاجتهاد الإسلامي! . . فكانت تراجعا عن الفهم الحقيقي "للمثال" الإسلامي في التعددية والنتوع والاختلاف، أدى إلى تراجع في «التطبيق "لهذا المثال! . .

وحتى في ثلك العصور ظلت التطبيقات الإسلامية للتعددية زاهبة ومزدهرة ومتألقة، إذا ما قورنت بنظائرها في الخضارات غير الإسلامية. . فلقد كان ضيق الصدر

 <sup>(</sup>١) الملل والنحل والأعراق ص ٧٢٩. ٧٣٠ وهو ينقى عن كتاب جورج قرم (تعدد الأدبان ولظم الحكم:
 دراسة سيوسيولوچية وقانونية مقارنة) ص ٢١١ـ ٢٢٤. طبعة ببروت ١٩٧٩م..

عارضًا... وموقوتًا.. تغالبه مبادئ الإسلام ومواريث الأمة في تطبيقات التعددية والتنوع في عصور الازدهار.. ويدعم هذه المغالبة أن «المثال» ـ في النموذج الحضاري الإسلامي ـ هو «دين»، ووضع إلهي ثابت، وليس مجرد نسق فكري ـ من النسامح ... أو حقوق الإنسان ـ يجوز تخطيه، أو التنازل عنه، أو تجاوزه بحال من الأحوال!...

وبعبارة الرنولد»: افإنه من الحق أن نقول: إن غير المسلمين قد نعموا - بوجه الإجمال - في ظل الحكم الإسلامي، بدرجة من التسامح لا نجد معادلاً لها في أوروبا قبل الأزمنة الحديثة، وإن دوام الطوائف المسيحية في وسط إسلامي يدل على أن الاضطهادات التي قاست منها بين الحين والآخر على أيدى المتزمتين والمتعصبين كانت من صنع الظروف المحلية، أكثر مما كانت عاقبة مبادئ التعصب وعدم التسامح . . "".

نلك هي حقيقة العلاقة بين الملل والمذاهب والأقوام في حضارة الإسلام، إن على مستوى النثال النظري، أو على مستوى اللمارسة . . والتطبيق!



<sup>(</sup>١) (الدعوة إلى الإسلام)، ص ٧٣٩، ٧٣٩

# تَحُضُّرً إنساني وتعددية في الحضارات الإنسانية

لن نبحث كما يصنع الكثيرون في قواميس الفاهيم الغربية عن تعريف الحضارة، ففي ذلك خيانة للقضية التي أفردنا لها هذا الكتاب ، قضية التعددية، ومنها تعددية مفاهيم المصطلح الواحد، بتعدد الأنساق الفكرية، وتمايز الخضارات.

فالحضارة ـ في اصطلاح العربية ـ هي المقابل للبداوة، ففي الحضارة حضور وقرار واستقرار، ينتج للحضور ـ أي الحاضرين في الحضر ـ إحداث تراكم في التمدن، الذي يتهذب به الواقع المادي ـ وبتراكم المدن، وغو الثقافة ـ التي تتهذب بها النفس الإنسانية ـ. تقوم الحضارة والعمران. .

فالحضارة هي العمران بجناحيه: «التمدن» الذي يشهذب به الواقع المادي... و الثقافة»، التي تتهذب بها النفس الإنسانية وهي - الحضارة - ثمرة للحضور والاستقرار في الحواضر، والقرار في المدن والقرى والديار..

وفي القرآن الكريم: ﴿ وَاسْتَلْهُمْ عَنَ الْقُرْيَةِ الَّتِي كَانْتُ حَاضِرَةُ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السّبِتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حَيْتَانُهُمْ يُوم سبتهم شُرعًا ويوم لا يسبّون لا تأتيهم كذلك نبلوهم بما كَانُوا يَفْسَفُونَ (عَنَ ) ﴾ [الأعراف: ١٦٣]. . وفي الحديث الشريف، وكذلك في الشعر العربي ترد المقابلة بين "الحاضر" و"البادي" وبين "الحضارة الإنسادة". ففي الحديث؛ لا يَبِعُ حاصر لباد، أي لا يكن ساكن الحاضرة سمسارًا للبائع الآتي من البادية، في ثمن السلّعة المباعة ، لإقامته في الحاضرة بها، بينما البادي يريد البيع للمربعًا لله يكن يقفل راجعًا! وفي شعر القطامي: عمير بن شبيم (١٠هـ/ ١٣١٦م):

فمن تكن الحضارة أعجبته فيأي رجال بادية تـــرانا<sup>١١</sup>٠ وللمتنبي (٣٠٣\_٣٥٤</ ٩٦٥\_٩٦٥م):

الناس للناس من بدو وحاضرة بعض لبعض وإن لم يقصدوا فعلوا وله - أيضًا - في المِقابلة بين الصناعة الحسن لدى نساء الحضارة في الحواصر ، وبين ما اطبعت عليه البدويات في البادية :

ما أوجه الحضر المستحسنات به كأوجه البدويات الرعابيب حُسن الحضارة مجلوب بتطرية وفي البداوة حُسن غير مجلوب

ولان الله قد استخلف الإنسان لاستعمار الأرض وعمرانها ﴿ هُو انشأكُم مَن الأرض وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١]

﴿ أَو لَمْ يَسِرُوا فِي الأَرْضِ فِينظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقَبَةُ الّذِينَ مِن قَبَائِمِ كَانُوا أَشَدُ مَنْهُ فَوْ وَأَتَارُوا الأَرْضِ وَعَمُووها أَكْثَرُ مِمَا عَمُوها وَجَاءتَهِم رُسلَهُم بِالبَينات فَمَا كَانَ اللّهُ لِيظْلَمْهُم وَلَكُن كَانُوا أَنفُسهُم يَظْلَمُونَ (٤) ﴾ [الروم: ٩] لهذا كان مصطلحها وشاع في تراثنا في تراثنا المقديم أخص بالدلالة على «الحضارة» التي اشتهر مصطلحها وشاع في تراثنا الحديث. حتى ليميز ابن خلدون (٧٣٢ - ٨٠٨م / ١٣٣٢ - ١٤٠٦م) نوعًا من التمييز بين مضامين المصطلحين - اخضارة . . والعمران - وذلك عندما يرى الفارق بين العمران - الذي هو التقدم والرقي - وبين الحضارة - التي هي مرحلة بداية ترقف وتراجع العمران! - فالحضارة - عنده - هي: الرف، والترف، والاستهلاك الزائد على الإدارية والاسروف عن العصم المنتج، والاعتصماد على القوة، وزيادة الوظائف الإدارية والإشرافية غير المنتجة عن الضروري: الأمر الذي يزيد المصروفات . (الخرج) - عن والإبرادات - (الدَّخل) - فتزيد الجباية دوغا زيادة في الثروة بالعمل الذي ينمية العدل! . . وتكون «الدولة» - في ذلك - هي وبطانتها مصدر الإنفاق لأموال الرعايا! . .

<sup>(</sup>١) الظر في ذلك : أبن منظور (لسان العرب) طبعة دار المعارف. القاهرة.

هكذا عرف ابن خلدون «الحضارة» بأنها: «أحوال عادية» زائدة على الضروري من أحوال العمران. . هي سن الوقوف لعمر العالم في العمران والدولة . . وذلك إنما يجيء من قبل الدولة، ثم فيمن تعلّق بهم . ، \*(١)!

فما اشتهر باسم «العمران» في تراثنا القديم، اشتهر باسم «الحضارة» في تراثنا الحديث. . إنها جماع التمدن والثقافة، والتراكم العمراني الذي يتزين به الواقع المادي والنفس الإنسانية، وبه يرتقى الإنسان بواقعه، ويسهم الواقع المتمدن في ارتقاء الإنسان المديني المتمدن، في الميادين العديدة: الدينية، والخلقية والجمالية، والعلمية والاقتصادية، والسياسية . إلى آخر ميادين الارتقاء في العمران ..

#### 敬 培 泰

وإذا كان هذا هو مفهوم الحضارة.. فإن استقراء سير تطور الجماعات البشرية جميعها من كل الأجناس والآلوان، والفلسفات والديانات، عبر الزمان والمكان يشهد بنزوع الإنسان دائمًا وأبدًا إلى الاستفرار والتحضر والارتقاء على درجات سلم العمران.. فبالتحضر يستبدل الإنسان اليسر بالعسر، والراحة بالنصب والتعب، والأمن بالخطر والخوف، واللين بالخشونة، والسعادة بالشقاء.. فينزع بالمطرة والمصلحة جميعًا إلى الاخذ بأسباب الحضارة والعمران.

وإذا كان هذا النزوع الإنساني مشتركًا إنسانيًا عامًا بين كل بني البشر . . فهل يعني ذلك: - وحدة الخضارة لدي البشرية جمعاء؟

\_أما أنذا ـ في إطار وحدة النزوع الإنساني للتحضر ـ بإزاء تعددية حضارية ، تتمايز فيها وبها الأم والشعوب؟؟ . .

قد لا بختلف الكثيرون في الإجابة على هذا السؤال، إن هم انطلقوا إلى الإجابة عنه من «الواقع» المتجسد في معالم التمايز الحضاري، تلك التي ترسم "حدوداً" - لـ «الأوطان الحضارية» هي الأكثر رسوخاً والأطول أعماراً» في حياة الأم والشعوب. من تلك التي تمثل «الحدود السياسية» للدول والإمبراطوريات.

<sup>(</sup>١) (القدمة) ص ٢٩٢، ٢٩٣، ٢٩٥،

فتميّز البابان. كحضارة ذات هوية خاصة تميّز أمتها، عبر تاريخها الطويل. هو حقيقة لا يختلف عليها الساتحون، فضلاً عن أهل الذكر والاختصاص!...

وتميز الهند\_كحضارة مالكة لهوية حضارية خاصة\_أمر لا مجال فيه للاختلاف. .

وكذلك الحال بالنسبة للصين، كحضارة منميزة، إن في تراثها وتاريخها القديم، أو في نهضتها المعاصرة التي طوعت اللاركسية ـ الغربية التراتها الحضاري الخاص! .

أما تميز الغرب - كحضارة - . . فهو حقيقة يجمع عليها الدارسون، تستوى في ذلك التميز حقب جاهليتها اليوبانية القديمة ، ونهضتها الأوروپية الحديثة ، والواقع المعاصر الذي تعيش فيه .

لكن جدالاً كثيراً، وخلافًا كبيراً نشهدهما ساحات الفكر \_ ببلادنا وخارجها \_ في الإجابة على هذا السؤال \_ وحدة الحضارة عالميًا؟ أم تعدديتها؟ \_ إذا كان الحديث عن علاقة حضارتنا الإسلامية بالحضارة الغربية على وجه التحديد! . . فليس هناك من ينكر على حضارتنا قيزها عن حضارت اليابان والهند والصين . لكن عندما يكون الحديث عن العلاقة الحضارية بين المسلمين والغرب: تبوز دعاوى "واحدية الحضارة" ، ونعتها بـ "العالمية" والإنسانية" . . الأمر الذي يعنى إنكار قيز الحضارة الإسلامية عن الحضارة الغيربية بالسمات والقسمات التي تضمن لها هوية وخصوصية ترسم لأمتها وعالمها حدوداً حضارية يجب الحفاظ عليها وحمايتها من الغزو والمسخ والنسخ والتشويه والاقتلاع! . .

وعندما لا يدور الجدل عن قبر الحضارة الغربية عن حضارات الشرق الأقصى الآسيوية - اليابائية . . والهندية . . والصينية - ويكون الجدل والإنكار - فقط - للتمايز الحضاري بين حضارتنا الإسلامية والحضارة الغربية ، فإن الأمريشي بدور المنافسة والصراع التاريخي بين الحضارتين - الإسلامية والغربية - في "تزييف الوعي الذي منكري التمايز الحضاري في هذه الحالة وحدها! . . ! وينبئ - كذلك - عن مقاصد الهيمنة التي تقف وراء دعوى هذه الواحدية الحضارية " في هذا المقام بالذات! . .

ذلك أن حضارات الشرق الأقصى هي حضارات المحلية! . لم تمثلك أي منها عبر تاريخها ـ إمكانات العطاء والتآثير والقبول على النطاق العالمي، ومن ثم لم تكن "منافساً حضاريًا" في الساحة العالمية عبر التاريخ، ولذلك فهي لا تمثل -حتى في مراحل "تحديثها" ونهوض أتمها - "خصمًا حضاريًا" للحضارة الغربية التي تهيمن على مقدرات عالمنا منذ عدة قرون! . .

بينما الحال في علاقة الحضارتين الإسلامية والغربية ليس كذلك. فلكليهما إمكانات التأثير والعطاء والقبول خارج حدود الوطانهما الحضارية الله . . وبينهما تدافع بلغ حد الصراع - والصراع المسلح - عبر حقب طويلة من التاريخ . . الأمر الذي وقف ويقف بالمنافسات بين الحضارة الغربية وبين حضارات الشرق الأقصى - غالبًا - عند البعد الاقتصادي ، بينما المنافسة بين الغرب والإسلام حضارية وشاملة لسائر المبادين ! . .

#### 學 帶 檢

وإذا كان بعض المفكرين الغربيين لا ينكرون "التميز التاريخي" للحضارة الإسلامية عن غيرها من الحضارات. فإن الكثيرين في الغرب قد ذهبوا على درب الإنكار لتميزنا الحضاري إلى الحدالذي أنكروا فيه غيز الإسلام كرسالة دينية وشريعة إلهية ، فاعتبروه مجرد هرطقة نصرانية ، وتلفيقات من العهدين القديم والجديد! ولا بزال لهذا التراث الصليبي تأثيراته حتى في الثقافة والتصورات الغربية المعاصرة "ا! وتكن الخطير والغريب أن قطاعًا كبيرًا ومؤثرًا من مفكري الغوب الذين يؤمنون بالتعددية الحضارية عالميًا، وبتمايز الحضارات بتميز ثقافاتها - يعودون فيتحدثون عن حتمنية الصراع بين الحضارات ، ويدعون حضارتهم الغربية لتجييش آلات قوتها - الحوبية والاقتصادية والثقافية والسياسية - لمصارعة الحضارات غير الغربية ، وخاصة - وبداً وبحضارة الإسلام! .

ولعل المفكر الأمريكي اصامويل. ب. هائتنجتون (٢٠) أن يكون النموذج لهذا القطاع من الفكر الإستراتيجي الغربي، الذي يسلم بتعددية وعايز الحضارات كأمر

<sup>(</sup>١) انظر على سبيل الثال: المستشرقة الالمانية اآنا ماري شيمل؟ \_ حوار حول الوهام الغرب عن الإسلام: ١٠ \_ أجراه معها الباخث اثابت عيد؟ \_ ضحيفة (الحياة) اللندتية \_ في ١١١ ، ١٢ مايو سنة ١٩٩٦م .

 <sup>(</sup>٢) أستاذ في السائلة والإسترائيجية، ومدير معهد اجون م. أولين اللدراسات الإسترائيجية، بجامعة عارفارد الأمريكية وهو بهودي الديائة...

واقع، ثم يتصور مستقبل هذه التعددية الحضارية صراعاً يدعو الغرب فيه إلى أن يزيل هذه التعددية من أرض الواقع الحضاري!!

يرى الهانتنجتون عالمية، بل عالم من الحضارات المختلفة. . وفي العالم سبع أو ثمان وليس ثمة حضارة عالمية، بل عالم من الحضارات المختلفة . . وفي العالم سبع أو ثمان حضارات كبرى: الحضارة الغربية، والصينية الكونفوشيوسية، واليابانية، والإسلامية، والهندية، والأرثوذكسية السلافية، والأمريكية اللاتينية، وربحا الإفريقية ، وهي حضارات تتمايز عن بعضها البعض باللغة والتاريخ والثقافة والعادات، وأهم من ذلك المدين، وأبناء هذه الحضارات المختلفة لليهم آراء مختلفة عن العلاقة بين الله والإنسان، والفرد والجماعة، والمواطن والدولة، والآباء والأبناء، والزوج والزوجة، وكذلك آراء متباينة عن الأهمية النسبية للحقوق والمستوليات، والحرية، والمسلطة، والمساواة والتنظيم الهرمي، وهذه الاختلافات هي نتاج قرون، ولن تختفي في القريب العاجل؛ إذ إنها أكثر جوهرية من الاختلافات بين الأيديولوچية السياسية والنظم السياسية والنظم السياسية.

لكن صامويل. ب. هانتنجتون بعد هذا التحديد الدقيق والعميق للتعددية الحضارية عالميًا والأسباب هذه التعددية، ولدور الدين والثقافة في التمايز الحضاري ولتنوع الأم في فلسفات رؤية الكون والماضي والمستقبل، وتصوراتها للمثل والمعايبر الحاكمة والمنظمة للعلاقات بين الفرد والمجموع، وبين الأمة والدولة، وبين الحرية والمستولية. وإلى المحقق والعميق لهذه القضية، نجد المانتجتون يركز الأنظار على عامل الصراع بين هذه الحضارات، الا في الماضي والتاريخ فقط، وإنما في المستقبل أيضًا . . حتى ليكاد يوحى بأن «الصراع» هو فسر العلاقة بين مختلف الحضارات. وخاصة بين الخضارة الغربية والحضارة الإسلامية أولاً ، ومع الحضارة العمينية ثانيًا!! . . إنه لا يقول بـ «الحتمية الفلسفية» لصراع الحضارات، لكنه يقول بالحتمية الواقعية لهذا الصراع ! . .

فعنده «أن الصراع على طول خط الخلل بين الحضارتين الغربية والإسلامية يدور منذ ١٣٠٠ عام وعلى كلا الجانبين يُنظَرُ إلى التفاعل بين الإسلام والغرب على أنه صدام حضارات..». والغرب المصارع للإسلام عند الهانتنجتون الهو الغرب الشقافي الشامل للمعسكر الذي كان شيوعيًا تجمعه المسيحية بأرثوذكسيتها السلافية وكاثوليكيتها وبروتستنتيتها، افالدين يقوى إحياء الهويات العرقية، ويعيد تحريك مخاوف الروس فيما يتعلق بأمر حدودهم الجنوبية المع المسلمين! . .

وعلى نفس منوال العلاقة تاريخيًا - الصراع - يرى «هانتجتون» المستقبل أيضا «فالحتمية الواقعية» - عنده - هي للصراع بين الحضارة الغربية وبين الحضارة الإسلامية والحضارة الصينية . . وبعبارته فإن البؤرة المركزية للصراع في المستقبل القريب سوف تكون بين الغرب والدول الإسلامية والأسيوية العديدة» !

و لأن هذا الصراع هو «قدر الواقع» و الختمية الواقعية " في الرؤية الإستراتيجية لـ «هانتنجتون " وجدناه يخطط لقومه خطة الانتصار علينا في هذا الصراع . . فيشير بنقسيم مراحل الصراع المستقبلي إلى مرحلتين ؛

الأولى - والقريبة: هي مرحلة االمدى القصيرة. وفيها ينصح وهانتنجتون الغرب بتوحيد عالمه الحضارى، وتجييش كل أدوات الصراع - من آلة الحرب، إلى الاقتصاد، إلى السياسة، إلى الثقافة، إلى القيم، إلى المؤسسات الدولية - وتركيز الصراع ضد الحضاوة الإسلامية والحضارة الصينية . فيقول: إنه وعلى المدى القصير من مصلحة الغرب أن يعزز تعاونا أكبر وتوحيداً في نطاق حضارته، وعلى وجه الخصوص بين مكونيها الأوروبي والأمريكي الشمالي، وأن يدمج مجتمعات شرق أوروبا وأمريكا اللاتينية في الغرب، وهي مجتمعات ذات ثقافة قريبة من ثقافة الغرب، وأن يعزز علاقات التعاون مع روسيا واليابان ويحافظ عليها، وأن يحول دون تصعيد الصراعات المحلية بين الحضارات إلى حروب كبرى بين الحضارات، وأن يحد من توسع القوة الغربية، ويحافظ على التفوق العسكرية وأن يخفف من تقليص القدرات العسكرية الغربية، ويحافظ على التفوق العسكري في شرق وجنوب غرب آسيا، وأن يستغل الخلافات والصراعات الغربية في الحضارات الأخرى، وأن يقوى المؤسسات الدولية التي تعكس وتسوغ المصالح والقيم الغربية وتضفى عليها الشرعية، وأن يروج لاشتراك الذول غير الغربية في هذه المؤسسات. ١٠٠٠.

### فالمطلوب من الغرب في «المدى القصير» من الصراع:

- ١ ـ توحيد كيانه الحضارى، وتعزيز التعاون بين دوائره، ودمج شرق أوروپا بغربها،
   وكل أوروپا مع أمريكا الشمالية وأمريكا اللاتينية . . أى الغرب الثقافي والقريب من ثقافة الغرب النصراني، عذاهبه المختلفة . .
- ٢ ـ والتعاون والتحييد وضبط الصراعات في كل الدوائر الحضارية، بل واستغلال
   حتى تناقضات الغرب في داخل الحضارات غير الغربية، لكي يكون التركيز في
   الصراع ضد الإسلام والصين . .
- ٣- تقليص القدرات العسكرية للمسلمين والصيئيين، وزيادة القدرات العسكرية الغربية، والحفاظ على التفوق العسكرى الغربي «في شرق وجنوب عرب آسيا»،
   أي في مواجهة الصين والمسلمين»!...
- ٤ \_ تقوية المؤسسات الدولية التي تنهض ابتسويغ المصالح والقيم الغربية ، وتضفى عليها الشرعية ، وإشراك الدول غير الغربية في هذه المؤسسات ١٠ . .

تلك هي معالم خطة «هانتنجتون» للمدى القصير، والمرحلة الأولى من صواع الغرب الحضاري، الذي ينصح بتركيزه على الحضارتين الإسلامية والصينية!...

أما المرحلة الثانية \_ من هذا الصراع الغربي ضد الخضارات غير الغربية: مرحلة "المدى الطويل " \_ فهي \_ بتعبير "هانتنجتون" . : مرحلة الاحتواء الغربي للحضارات غير الغربية ، التي نجحت في "تحديث" واقعها ، مع احتفاظها بذاتيتها الحضارية غير الغربية! . .

فبعد المرحلة الأولى من هذا الصواع . . مرحلة كسر شوكة الحضارة الإسلامية والخضارة الصينية . . تأتى مرحلة احتواء الحضارات الأخرى غير الغربية ، والتى حيدها الغرب في المرحلة الأولى من الصراع . . وخاصة تلك التي نجحت في ميدان القوة والتحديث العسكرى الاقتصادى . . وبعبارات اهانتنجتون الأما على المدى الأطول فسيكون اتخاذ إجراءات أخرى أمراً مطلوبًا . فالحضارة الغربية هي حضارة غربية وحديثة معًا . وقد حاولت الحضارات غير الغربية أن تكون حديثة دون أن تصبح غيريية . وحتى يومنا هذا لم ينجح في هذا المسعى إلا اليابان . وسوف تواصل غربية .

الحضارات غير الغربية محاولاتها للحصول على الثروة والتكنولوچيا والمهارات والمكنات والأسلحة، التي تمثل جزءًا من كون الحضارة حديثة. كذلك ستحاول تلك الحضارات أن توائم هذه الحداثة مع ثقافتها وقيمها التقليدية. أما قوتها الاقتصادية والعسكرية فسوف تزيد بالنسبة للغرب، ومن ثم يتوجب على الغرب على نحو متزايد أن يحتوى تلك الحضارات الحديثة غير الغربية، التي تقترب قوتها من قوة الغرب، لكن قيمها ومصالحها تختلف إلى حد كبير عن قيم ومصالح الغرب، وسوف يستلزم ذلك من الغرب أن يحتفظ بالقوة الاقتصادية والعسكرية اللازمة لحماية مصالحه فيما يتعلق بهذه الحضارات . . "ا!!!!...

هكذا يتصور «هانتنجتون» مستقبل العالم حصاريًا. .

يتصور الغرب حضارة متفردة "بالعرش الحضاري" العالمي . ويتصور "الصراع" بين الحضارات المتعددة ، سبيلاً لإلغاء هذه التعددية الحضارية . فبعد استجماع الغرب وحدته ، وتجييشه لكل إمكاناته ، وتحييده للحضارات غير الغربية ، ينجز مهمة المرحلة القيصيرة والأولى من هذا الصراع ، كسر شوكة الحضارة الإسلامية والحضارة الصينية . . مع ضبط كل الحضارات داخل المؤسسات الدولية "التي تسوع المصالح والقيم الغربية ، وتضغى عليها الشرعية " . أما في المدى الأطول و بعد إنجاز هذه المهمة في تحديث الغربية ، تلك التي نجحت في تحديث مجتمعاتها عسكريًا واقتصاديًا . . لينفرد الغرب بالقوة والتحديث والهيئة على العالم ، دونما شويك ، وخاصة إذا جمع هذا "الشريك . . الآخر " بين التميز على والحضاري وبين نهضة التحديث وقوة التجديد!! . .

告 给 祭

ولو أن اصامويل هانتنجتون - بعد تحليله الدقيق والعميق للتعددية الثقافية والحضارية للعالم - قد تبنى - في العلاقة بين الحضارات المتعددة - منهاج ومعيار

 <sup>(</sup>١) اعتمدنا مي مقال اهائتنجتون على ترجمة عبدالمنعم محفوظ انظر مجلة الخرس الوطني الرياض.
 عدد ذي القعدة ـ ذي الحجة سنة ١٦٤١هـ/ ساوس ـ إبريل سنة ١٩٩٦م . حي ٨٤ ـ ٣٠ . وانظر في دراسة هذه القضية كتابنا [الحضارات العالمية تدافع؟ أم ضراع؟] ـ نهضة مصو ـ القاهرة سنة ١٩٩٨م.

\*الشدافع الحضاري، - أي التنافس والتسابق والخراك - الذي هو وسط بين اتعايش السكون، وبين «الصراع» الذي يفضي إلى أن يصرع طرف الطرف الآخر فيطوى صفحته ويلغيه، . لو أنه تبنى هذا المنهاج لأصاب وأجاد.

لكن الرجل وهو واحد من مفكرى الخيضارة الغربية قد انطلق من افلسفة الصراع التي مثلت وغثل فزاوية الرؤية الغربية الكثير من الأمور . . فالحياة في الوضعية ، والمادية . والداروينية وهي ثمرة للصراع في عالم الأحياء . والتقدم الاجتماعي والاقتصادي هو ثمرة للصراع الطبقي ، تنحاز له الليبرالية إذا انتهى بانتصار البورجوازية ، وتنحاز له الشيوعية إذا انتهى بانتصار البروليتاريا! . . وصراع الإمبريالية الغربية لإبادة البني الحضارية للأم غير الغربية ، ونهب ثرواتها واسترقاق شعوبها هو الرسالة النبيلة المرجل الأبيض تجاه احتواء هذه الأم والشعوب! . .

فانطلاقًا من "فلسفة الصراع" هذه رأى "هانتلجتون" مستقبل العلاقة بين الحضارات! . .

ولأننا بإزاء «فلسفة صراعية» مثلت وتمثل قسمة من قسمات الحضارة الغربية . . فلم يكن «صامويل ب . هانتنجتون» بدعا في تصوره هذا لمستقبل العلاقة بين الحضارات . . وللعلاقة بين الحضارة الغربية والحضارة الإسلامية على وجه الخصوص . .

\* فسرئيس المجلس الوزارى الأوروپى - الأسبق - فى سنة ١٩٩٠م "جسانى ديميكليس". . . يدعو الغرب الترتيب بيته المحتى يفرض الموذجه الخضارى العلى العالم وفى المقدمة منه العالم الإسلامي . . ويهدد العالم الإسلامي بتوجيه آلة الحرب الغربية . حلف الأطلعلى - إليه - بعد أن كانت مرجهة للعالم الشيوعي - إذا لم يخضع فيقبل النموذج الحضاري الغربي ال.

فعندما يسأله مراسل االنيوزويك - الأمريكية ـ عن مبررات بقاء حلف الأطلنطي، بعد زوال المواجهة ـ التي قيام لأجلها ـ بين الغرب الليبرالي والمعسكر الذي كيان اشتراكيًا؟! يكون الجواب.

«صحيح أن المواجهة مع الشبوعية لم تعد قائمة. إلا أن ثمة مواجهة أخرى يمكن أن تحل محلها بين العالم الغربي والعالم الإسلامي». .

فلما عاد مراسل «النيوزويك» ليسأله:

ـ وكيف يمكن تجنب تلك المواجهة المحتملة؟

\_ قال: "بنبغى أن تحل أوروپا مشاكلها، ليصبح النموذج الغربي أكثر جاذبية وقبولا من جانب الآخرين في مختلف أنحاء العالم، وإذا فشلنا في تعميم ذلك النموذج الغربي فإن العالم سيصبح مكانًا في منتهى الخطورة الله ال

فالتهديد بالحرب موجه إلى مختلف الحضارات غير الغربية، وفي المقدمة العالم الإسلامي"، إذا لم «يتم تعميم وقبول النموذج الحضاري الغربي"!...

\* والأمين العام السابق لحلف الأطلنطي "ويلي كلايس" يعلن أن العدو الجديد الذي حل في خطط حلف الأطلنطي محل الشيوعية : هو الإسلام؛ لأن الأصولية الإسلامية قد أصبحت الآن هي التهديد للغرب، كما كانت الشيوعية من قبل(٢)! . .

\* والرئيس الأمريكي الآسبق اريتشارد نيكسون الا ١٩١٣ - ١٩٩٤ م] - وهو مفكر استراتيجي مرموق - يخير العالم الإسلامي بين النموذج الغربي العلماني - كما تجسده تركيا العلمانية ، وهو النموذج الذي يلحق العالم الإسلامي ويربطه بالغرب سياسيًا واقتصاديًا - وبين امواجهة ردود الفعل الخطيرة اذا هو اختار النموذج الإسلامي ، المغاير للنموذج الغربي! . . . فلقد كتب محذرا العرب والمسلمين من :

(1) الخيار القومي في النهضة . . والذي سماه : خيار الرجعية ، صاحبة الأيديولوجية القومية المتعصبة ، المتعلقة بـ (وهم الوحدة العربية) ! . .

 (ب) وخيار «الأصوليين الإسلاميين: المصممين على استرجاع الحضارة الإسلامية السابقة، عن طريق بعث الماضى، وتطبيق الشريعة الإسلامية، والمناداة بأن الإسلام دين ودولة، واتخاذ الماضى هداية للمستقبل».

 <sup>(</sup>۱) صحيفة (الأهرام) المصرية عدد ۱۷ يوثيو ۱۹۹۰م. مقال الأستاذ فهمي هويدي عنفلا عن النيوزويك؟ علد يوثيو سنة ۱۹۹۰م.

<sup>(</sup>٢) مجلة السكونسمان، الأمريكية - في ٢٧ فيراير سنة ١٩٩٥م.

ودعا ـ نيكسون ـ السياسة الأمريكية والغربية إلى أن تلعب قدورًا رئيسيًا في تحديد الخيار الذي تختاره الشعوب المسلمة؟! . . وهو اخيار ! .

(ج) التقدم: وغوذجه اتركيا العلمانية في إنحيازها نحو الغرب. وسعيها إلى ربط المسلمين بالعالم المتحضر (الغرب) من الناحية السياسية والاقتصادية. . د. وإلا، فإن اردود فعل خطيرة ستحدث في العالم. . إذا لم ينجح الغرب في دفع المسلمين إلى هذا الخيار، الحضاري الغربي النا.

ولعلها "فزورة" غير قابلة للحل، ومعادلة مستعصية على الفهم.. أن تحدد لنا السياسة الغربية "الخيار".. ثم يوصف هذا "الخيار الغربي» بأنه الخيار "الذي تختاره الشعوب الإسلامية".. فبتحول لست أدرى كيف ؟! "الإنزام إلى "النزام"، "والإكراء والجبر" إلى "حرية واختيار"!!

" ومن غاذج تحليلات "حبواء الفكر والشغافة الغربيين التي تفسر هذا الموقف النسياسي . والإستراتيجي . والحربي! اللحضارة الغربية من هذه القضية \_ قضية الواحدية الحضارية ؟؟ \_ نختار رؤية مجلة (شتون دولية) \_ التي تصدرها جامعة "كمبردج"، والتي جاءت بالملف الذي خصصت للإسلام والمسيحية، والإسلام والماركسية .. . وفي هذه التحليلات قال هؤلاء الخبراء عن الإسلام: إنه الهدف الأول للحرب الغربية، لا لشيء إلا لتحديه \_ كحضارة \_ ورفضه \_ كثقافة \_ الخضوع للنموذج الحضاري الغربي، وإبائه التنازل عن خصوصيته المستعصبة على العلمائية الغربية! . . وبنص كلمات هؤلاء الخبراء:

التساءل أوروبيون كثيرون عما إذا كان يمكن جعل الإسلام يقبل بقواعد المجتمع العلماني؟! . . أم أنه على قدر من الرسوخ ـ في المجال السياسي والاجتماعي ـ بجعله وافضًا لأى تمييز بين ما لله وما لقيصر؟! . .

"إن النظرية التي يعتنقها علماء الاجتماع، والتي نقول: إن المجتمع الصناعي والعلمي الحديث يُقَوِّض الإيمان الديني مقولة العلمنة - صاحفة على العموم. . لكن عالم الإسلام

 <sup>(</sup>١) ربتشارد نيكسون (الفرصة السابحة) ص ٢٨، ١٤٠، ١٤١ نرجمة: أحمد صدقي مواد. طعة القاهرة سنة ١٩٩٢م.

استئناء مدهش و تام جدًا من هذا . . إنه لم تتم أى علمنة في عالم الإسلام . . إن الإسلام مقاوم للعلمنة ، في ظل مختلف النظم السياسية . . وسيطرته الآن على المؤمنين به أقوى عما كانت من مائة سنة ، ولقد مكنت التقاليد المحلية الإسلامية العالم الإسلامي من الإفلات من محاكاة الغرب ، تلك المحاكاة المذلة التي تضفى الطابع المثالي على النموذج الغربي ، فباسم الإيمان المحلى يتم الإصلاح ، دون علمنة الدالم . .

إن الإسلام هو الثقافة الوحيدة القادرة على توجيه تحد فعلى وحقيقى لمجتمعات الغرب. . ولذلك فإنه من بين الثقافات الموجودة في الجنوب هو الهدف المباشر للحملة الغربية الجديدة (١٠)!! .

فغي هذا التحليل، الذي تحدث عن التميز الحضاري للإسلام والمسلمين، وعن استعصاء حضارتنا الإسلامية على استبدال النموذج الغربي العلماني بنموذجها الإسلامي، وعن وقوفها متفردة تتحدي احتواء الغرب واجتياحه ونغريبه وعلمته لخضارات الجنوب. وعن استحقافها لذلك كله من الغرب أن يشن عليها "حملته الجديدة". في هذا التحليل التفسير لما كتبه "هانتنجتون" عن أولوية الإسلام في الصراع الحضاري الغربي ضد الحضارات غير الغربية! . .

وفي ذلك كله التفسير للممارسات الدامية والتطبيقات المأسوية التي يصنعها الغرب بالإسلام والمسلمين وقضاياهم وحقوقهم، في مختلف الميادين، وعلى امتداد الأوطان والقارات!...

وإذا كان غريبًا وعجيبًا أن يسمى "ريتشارد نيكسون" "إلزام الغرب لنا بنموذجه الحضاري العلماني: اخيارًا لنا واختيارًا منا فإن الأغرب والأعجب أن يقبل ذلك قطاع من مفكرينا ومثقفينا. أن يقبلوا هذا الإلزام الغربي، ثم يذهبون شتى المذاهب لإقناع الأمة بقبول ما لا يصبح أن يُفبل، والانتزام بما لا يلزم في هذا الميدان!!..

فالمرحوم الدكتور طه حسين (١٣٠٦ \_ ١٣٩٣هـ/ ١٨٨٩ \_ ١٩٧٣م) في سرحلة انبهاره بالنموذج الحضاري الغربي . . وقبل نضجه وتجاوزه لكثير من مقولات التغريب قد قد ذهب إلى الاعتواف بأن النبير في طريق النموذج الحضاري الغربي إنما هو «إلزام»

<sup>(</sup>١) مجلة (شئون دولية) مجلد ٦٧ ـ عدد ١ ـ يناير سنة ١٩٩١م.

غربى لنا بمقتضى المعاهدات غير المتكافئة التي عقدها الاستعمار الأوروبي مع حكوماتنا في ظل حراب الاحتلال وقهر الاستعمار . . فكتب عقب معاهدة ١٩٣٦م بين إنجلترا ومصر – ومعاهدة سنة ١٩٣٨م بين الدول الاستعمارية ومصر – يقول: فلقد التزمنا أمام أوروبا أن نذهب مذهبها في الحكم، ونسير سيرتها في الإدارة، ونسلك طريقها في التشريع . التزمنا هذا كله أمام أوروبا، وهل كان إمضاء معاهدة الاستقلال – (سنة المشريع ، التزمنا هذا كله أمام أوروبا، وهل كان إمضاء معاهدة الاستقلال – (سنة المعالم المتيقة المائن أن نعود أدراجنا وأن نحيى النظم العتيقة لما وجدنا إلى ذلك سبيلا . . لأننا عاهدنا أوروبا على أن نسايرها ونجاريها في طريق الحضارة الحديثة الله المناه الحديثة الله المناه الحديثة المناه الحديثة المناه الحديثة المناه الحديثة المناه المناه الحديثة المناه المناه المناه المناه الحديثة المناه المناه المناه الحديثة المناه ا

وبدلاً من أن يرفض طه حسين هذا االإلزام الأوروبي لآمته - بمقتضي المعاهدات غير المتكافئة - أن تساير أوروبا وتسبر سيرتها في الحكم والإدارة والتشريع - أى في جماع النموذج الحضاري الغربي - رأيناه يذهب فيحاول إقناع الناس بأن السير في هذا الطريق الغربي - بدلا من الطريق الإسلامي - هو أمر طبيعي ، بدعوى أن الحضارة واحدة - وهي الحضارة الغربية - وأن طريق الرقي والتقدم والتحضر واحد لا تعددية فيه . . فقال بعكس ما قرره "صامويل . ب . هانتنجتون الالهودي الأمريكي - وكتب عن "واحدية العقل ابين الشرق والغرب ؛ لأن العقل الشرقي - في رأيه - هو كانعقل الأوروبي ، مرده ومرجعيته إلى عناصر ثلاثة :

- ◄ «حضارة اليونان» وما فيها من أدب وفلسفة وفن.
  - وحضارة الرومان، وما فيها من سياسة وفقه.
- وإلمسيحية، وما فيها من دعوة إلى الخير وحث على الإحسان».

وبعد أن أنكر تمايز الحضارات في الإنسانيات، وزعم وحدتها في الأدب والفلسفة والفن والسياسة والفقه والشرائع . . رتب على ذلك اواحدية العقل الشرقي . والأوروبي افقال: القد كانت مصر دائمًا جزءًا من أوروبا في كل ما يتصل بالحياة العقلية والثقافية ، على اختلاف فروعها وألوانها . . ا! .

<sup>(</sup>١) (مستقبل الثقافة في مصر) ج١ ص ٣٦، ٣٧، طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م.

ثم مضى فرفض أن يكون ظهور الإسلام ونزول القرآن قد أحدثا تميزاً للعقل الإسلامي الشرقي عن العقل النصراني الغربي، فقال: وكما لم يغير الإنجيل من الطابع البوناني للعقل الشرقي؛ البوناني للعقل الشرقي؛ البوناني للعقل الشرقي؛ لأن القرآن اإنما جاء متمماً ومصدقًا لما في الإنجيل الله. فأهدر الرجل التمايز الحضاري القديم بين مصر الغرعونية وبين الإغربية . . وأهدر تميز الإسلام في الشريعة عن النصرانية الشرقية الأولى . . وأهدر تمايز الحضارات ـ ومنها الإسلامية والغربية عن النصرانية الشرقية الأولى . . وأهدر تمايز الحضارات ـ ومنها الإسلامية والغربية ـ في الفلسفات والشرائع وأهدر تمايز الحضارات ـ ومنها الإسلامية والغربية ـ في الفلسفات والشرائع هذا الادعاء على الحاضر والمستقبل، فدعا الناس إلى أن يسلكوا في النهضة ، ويختاروا وحيد، وسبيل مفردة لا تعدد فيها ، فقال: إن السبيلي واضحة بينة مستقيمة لا لبس وحيد، وسبيل مفردة لا تعدد فيها ، فقال: إن السبيلي واضحة بينة مستقيمة لا لبس ونسلك طريقهم: لنكون لهم أندادًا، ولنكون لهم شركاء في الخضارة، خيرها وشرها، ونسلك طريقهم: لنكون لهم أندادًا، ولنكون لهم شركاء في الخضارة، خيرها وشرها، حلوها ومرها ما يُحبَّ منها وما يكرّه، ما يُحمَدُ منها وما يُعاب، . . " المينانات الاستعمارات المينات المينا

ولست أدرى كيف يكون «المأنزمون بمقتضى المعاهدات» أندادًا وشركاء للذين. ألزموهم هذا الإلزام بمقتضى هذه المعاهدات!! . .

ذلك هو مذهب المنكرين للتعددية الحضارية الفائلين بوحدتها في الإنسانيات كما في الطبيعيّات. والداعين إلى تبنى النموذج الحضاري الغربي سبيلاً وحيدًا لتقدم كل الأم والشعوب، بدعوى أنه النموذج العالمي والإنساني والوحيد للتقدم والنهوض والتحضر والارتقاء. .

ولأن هذا المذهب في "واحدية الحضارة" عالميًا وإنسانيًا لا يزال له أنصار من أبناه جلدتنا . . ولأنه مناقض لما نومن به من تعددية الحضارات ، في إطار النزوع الإنساني إلى التحضر . . فلا بد من إضافات نبرهن فيها وبها على تميز حضارتنا الإسلامية في الهوية الحضارية ، التي بها ومنها وفيها يبدأ التمايز بين مختلف الحضارات .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ج أ ص ٢١ ـ ٥٠.

فما هي؛ الهوية الحضارية؛ التي تقول بتميّز أمتنا الإسلامية وحضارتها في سماتها وقسماتها؟ . .

وما هي أبرز هذه السمات والقسمات التي تشميّز بها حضارتنا عن غيرها من الخضارات الإنسانية؟.

إن "الهُويَة" بضم الها وكسر الواو مصطلح استعمله العرب والمسلمون القدماء .. وهو منسوب إلى "هُو" .. وهذه النسبة تشير إلى ما يحمله من مضمون فنهى تعنى كما يقول الشريف الجرجاني (٧٤٠ - ٨١٦ه / ١٣٤٠ – ١٤١٩م): "الحقيقة المطلقة المشتملة على الحقائق اشتمال النواة على الشجرة في الغيب المطلق .. "(1) . . أما معاجمنا الحديثة فإنها لم تخرج عن هذه المضمون، عندما قالت عن "الهوية"؛ إنها احقيقة الشيء أو الشخصية المطلقة ، المشتملة على صفاته الجوهرية ، التي تميزة عن غيرة .. " . وتسنى أيضًا "وحدة الذات . . "(١٤ وبعبارات أدخل في موضوعنا ، فإننا نستطيع أن نقول : إن الهوية الحضارية لأمة من الأم ، هي : القدر الثابت، والجوهري، والمشترك من السمات والقسمات العامة ، التي تميّز حضارة هذه الأمة عن غيرها من الحضارات، والتي تجعل للشخصية القومية طابعًا تتميّز به عن الشخصيات القومية طابعًا تتميّز به عن الشخصيات القومية الأخرى .

وإذا شننا أن نضرب بعض الأمشال للقسمات الجوهرة التي غدت لعمومها. واستمراريتها ـ جزءًا أصيلاً في هوية أمتنا العربية الإسلامية وقسمات قيز حضارة أمتنا عن الحضارات الأخرى، ومن ثم تشهد لما تحن بصدده من التعددية الحضارية، فإننا سنجد قسمات من مثل (العروبة . . والتدين . . والوسطية . .

العروبة: بالمعنى الحضاري والفكري والثقافي وليس العرقي والعنصري قد غدت هوية حضارية لهذه الجماعة البشرية التي تعربت بعد الفتح العربي الإسلامي، والتي أصبح و لاؤها وانتماؤها لكل ما هو عربي، وليس للأطوار الحضارية التي سبقت في تاريخها و طور الاستعراب. ولقد استوت في هذا الولاه والانتماء للعروبة

<sup>(</sup>١) (النعريقات) مادة اهوية ١. ,

<sup>(</sup>٢).(المعجم الفلسڤي) وقنع مجمع اللغة العربية ـ مادة اهوية؛ .

بأولئك الذين انحدروا من أصلاب عربية ـ بالمعنى العرقى ـ بل ويرزت جهودها الفكرية في بلورة السمات الحضارية المتميزة للحضارة العربية الإسلامية حتى كادت تملأ ساحة هذا الميدان! .

وكما أصاب التعريب البشر فجعلهم جزءًا من نسيج الأمة الجديدة، كذلك أصاب المواريث الحضارية نشعوب البلاد التي أصابها التعريب. . فلقد أحيا الإسلام الصالح من هذه المواريث، بعد أن كادت تموت في ظل القهر البيزنطي القديم، ولم يمارس الإسلام ضدها حرب "المسخ والنسخ والتشويه" التي مارستها الحضارة الغربية وتمارسها ضد المواريث الحضارية لأهل البلاد التي ابتليت بالاستعمار الغربي الحديث.

فكما دخلت شعوب البلاد بعد الفتح العربى الإسلامي - إلى نسيج الجماعة العربية بالتعريب، كذلك غدت هذه المواريث الحضارية القديمة جزءًا أصبلاً في الحضارة الجديدة، التي تبلورت على أرض هذه الأمة، كمحصلة لتفاعل الإسلام - بروحه الشابة وأفقه العقلاني مع الصالح من هذه المواريث . . وإذا كان الإسلام الذين اللذي هو وضع إلهي ، والذي يجب أن ننزهه عن الإضافات والبدع والإبداعات البشرية، قد اختص به الذين تدينوا به من المسلمين، فإن الإسلام الحضارة "، أي الحضارة العربية الإسلامية المعنومة العربية ونونها وفنونها الدنيوية - قد جاءت ثمرة اللإسلام الدين « دون أن نفف عند حدود أركانه ونطاق عقائده وأفاق شريعته ، وأيضًا دون أن تناقض أو تخالف هذا الدين . كماجاءت علوم هذه الحضارة وفنونها ثمرة لإبداع المسلمين وغير المسلمين أي للأمة المتعددة في الشرائع الدينية . فهي شعرة للإسلام ، تتجاوز لواته . . إنها الاسهامات والإضافات التي دخلت نسيج هذه الحضارة من المواريث التي سبقت ظهور الإسلام ، وفيها إبداعات الذين تعربوا ، ومنحوا ولاءهم وانتماءهم لهذه الحضارة ، مع بقائهم من وانتماءهم لهذه الحضارة ، مع بقائهم من التدين على الشرائع الدينية التي سبقت ظهور الإسلام ، وفيها إبداعات الذين تعربوا ، ومنحوا ولاءهم وانتماءهم لهذه الحضارة ، مع بقائهم من التدين على الشرائع الدينية التي سبقت ظهور الإسلام ، وفيها إبداعات الذين تعربوا ، ومنحوا ولاءهم وانتماءهم لهذه الحضارة ، مع بقائهم من التدين على الشرائع الدينية التي سبقت ظهور الإسلام . .

فعروبة البشر . . وعروبة الحضارة هي سمة من السمات الثوابت التي غدت جزءًا من "الهوية" ـ أي الجوهر ـ التي تميز أمتنا وحضارتنا عن غيرها من الأم والحضارات . .

وجدير بالذكر والتنويه أن هذه العروبة ليست خصوصية للأمة العربية بالمعنى القومي، وإنما هي لازمة من لوازم الإسلام. . فهي عروبة اللغة، التي يستحيل على

المسلم من أى جنس أو لون أو قومية أن يفقه القرآن العربي المعجز، فيبلغ في فقهه مرتبة الاجتهاد والتشريع دون أن يكون عربي اللغة، كما يستحيل على هذا المسلم من أي لون أو جنس أو قومية أن يفقه علوم الشريعة الإسلامية، وفي مقلمتها الحديث النبوى الشريف وعلومه، ومدونات الفقه الإسلامي، وأصوله، وأغلبها عربي اللغة، دون أن يكون هذا الفقيه عربي الفكر واللغة والثقافة . . فإذا لم تكن العربية شرطًا في التدين بالعقيدة الإسلامية لعالميتها في الها شرط للتفقه في الإسلام والبلوغ في شريعته مبلغ بالعقيدة الإسلامية لعالميتها والحل والعقد في المجتمع الإسلامي الي السلطة الاجتهاد والتشريع . . فأهل الاجتهاد والحل والعقد في المجتمع الإسلامية التن الله أي السلطة القضائية لا بد أن يكونوا من الذين بلغوا في العربية وعلومها المرتبة التي تتيح السلطة القضائية لا بد وأن تكون المناطقة القضائية والفكر والثقافة، بصرف النظر عن لغة وقومية الرعية والعامة والجمهور . عربية اللغة والفكر والثقافة، بصرف النظر عن لغة وقومية الرعية والعامة والجمهور . ومن هنا جاء ارتباط الإسلام بالعروبة الحضارية ، وصارت العربية لغة الإسلام، تنتشر وحدها فلقد قام الدليل على عدائهم للإسلام أيضا! . .

تلك هي العروبة الوثيقة الصلة بالإسلام. . والتي غدت السبيل إلى فقهه ، ومن شم السبيل إلى تجسيد تأثيراته في الواقع . . تلك التأثيرات التي هي الحضارة العربية الإسلامية . . وهي - كما أسلفنا عروبة الفكر والثقافة ـ العروبة الحضارية التي أشرها. الإسلام . . وليست عروبة الجاهلية وعصبيتها العرقية القاصرة الشوهاء التي أسقطها الإسلام ! . .

وإذا كان "عصوم" العروبة في الأمة - كجماعة بشرية - وفي حضارتها - بعلومها وفتونها وأدابها - هو مما لا يحتاج إلى إثبات أو إيضاح ، . فإن البعض قد يزتاب في اثبات هذه القسمة بوجه عوامل التطور والتغير ، داخلية كانت أو خارجية . ومن ثم فإذ هذا البعض قد يرتاب في كون هذه "العروبة" واحدة من القسمات التي تمثل "هوية" لهذه الأمة في المستقبل ، كما كانت في ماضيها وحاضرها! . . فهذا البعض قد يحلو له النظر إلى «العروبة " كمجرد قسمة من قسمات "البتاء الفكري الفوقي "، الذي يصيبه التطور والتغير عندما يتطور ويتغير "البناء المادي التحتى " للمجتمع ، كما هو الحال مع

بعض "الأفكار" والعادات التي تتبع في البقاء أو الذهاب الظروف المادية التي تبعثها وتستدعيها! . .

ومع عزوفنا .. في هذا المقام .. عن النقد للطابع المطلق الذي يضفيه هذا البعض على مقولة "البناء الفوقي" و"البناء التحتى"، والارتباط "الميكانيكي" بينهما . . فإننا نعتقد بخصوص موضوعنا .. أن نظرة متأملة للتحديات التي جوبهت بها عروبة الأمة وعروبة حضارتها عبر تاريخنا المليء بالتحديات، ستجعلنا على يقين من أن العروبة؛ هي «هوية» . . وليست مجرد ابناء فوقي، يتغير بما يصيب البناء المادي التحتى " من تطور وتغيير . .

لقد سبطر الترك الممائيك والترك العثمانيون على مقدرات هذه الأمة العربية الإسلامية أغلب قرون تاريخها الإسلامي . . فلقد استخلصوا حكمها لسلطانهم مند تأسست دولة الممائيك البحرية (١٤٥٨هـ/ ١٢٥٠م) وحتى انهيار الدولة العثمانية (١٣٤٢هـ/ ١٣٤٢م) . . وقبل هذه القرون السبعة التي استخلص الترك فيها تسلطاتهم حكم الأمة امتدت هيمنة نفوذهم على دولها منذ عصر الخليفة العباسي المتوكل (٢٠١هـ/ ٢٤٧هـ/ ٨٢١م) أي لأكثر من ثلاثة قرون . . أي أن هيمنتهم على الدولة وانفرادهم بها قد امتدت في تاريخنا لأكثر من عشرة قرون! . .

ثم جاء الاستعمار الغربي وهيمن على مقدراتنا وحياتنا قرابة القرنين من الزمان! . .

وفي ظل «الترك المماليك»، الذين كانوا فرسان العصر، وحماة الديار والحضارة من الخطر الخارجي الماحق. تتربًا وصليبيًا لقاء أن تصبح هذه الديار «طُعْمة» لهم وإقطاعًا حربيًا الأمرائيم وآجنادهم أ... في ظل هذا التسلط الماوكي كانت الدولة» أعجمية. فتعرضت العربية لتحديات الركاكة والتراجع والجمود أ.

أما بي ظل عنجمة «التوك مالمشمانيين» فلقد للغ الشعدي للعروبة حد سحاولة انتريك العرب كل يتحولوا إلى التراك»!.. وكان تعليم الصغار لغتهم العربية مطليًا تناضل من أجله الأحزاب والجمعيات، وتعقد في سبيله المؤتمرات!.

ثم تصاعد التحدي لنعروبة والعربية في ظل الهيمة الاستعمارية الغربية. فبلغ القمة -في محاولات الفرنسة الخزاتراء، واسحق الهوية العربية لبلاد الشمالة الإضربيةي. والتغريب فكر الأمة . . ومحاربة العربية بمشاريع كتابتها بالحرف اللاتيني مرة المستبدال العاميات بها مرة ثانبة . . والتخطيط لسيادة الجهل بها في كل الأحايين! . . وتهميشها في مدارس التعليم الأجنبي ، التي كانت تتخرج فيها صفوة الحاكمين ورجال الإدارة العليا . . إلى آخر هذه المحاولات ، وأمثالها ، التي توالت في تاريخنا شواهد على ما جابه العروبة في تلك الأحقاب المتطاولة والقرون المتعاقبة من تحديات . .

لكن «العروبة» رغم هذه التحديات - التي تمثل عوامل وتحولات قامت في أرض الواقع - قد ظلت صامدة شامخة مستعصية على التحرك من موقعها الحصين . . فليست هي إذن «بالبناء الفوقي» الذي يصيبه التغير بتغير الظروف . . وإنما هي «جوهر ثابت» ، كما هي «عام وشامل» له صفة «الاستمرار» . . إنها «هوية» ، وليست مجرد «تراث»! . .

والتدين: هو الآخر قسمة من القسمات الجوهرية والثوابت التي تكون جزءً من هوية هذه الأمة. . ونحن بالطبع ـ لا نزعم أن أمتنا هي وحدها المتدينة من بين الأم الأخرى . . لكننا نقول: إن ما يميز أمتنا ـ كهوية لها ـ في التدين أمران:

أولهما: عمق التدين في ضمائر أبنائها وقلوبهم، ليس في الحقية الإسلامية وحدها، وإلمّا هو عبر تاريخ الشرق الطويل. فوطن أمتنا - تاريخيًا - هو مهد الديانات ومهبط الرسالات. ولقد عرفت هذه الأمة الروح التدين ولم تفف فقط عند المقوسه، ومظاهره . فالتدين ليس هامشًا يستكمل به الإنسان مظاهر دنياه ، وإنما هو روح قائم وحاضر في كل صغيرة وكبيرة من حياة إنسان هذه الأمة ، إن حضارات أخرى قد وقفت بالعبادة الدينية عند طقوس وشعائر يؤديها الإنسان في أيام معلومة وأماكن محددة . لكننا نرى - في الإسلام - أن كل صنيع خير يأتيه الإنسان ، في كل وأماكن محددة . لكننا نرى - في الإسلام - أن كل صنيع خير يأتيه الإنسان ، في كل للديان - سبحانه وتعانى - قد دينية ، وتدين خالص فلديان - سبحانه وتعانى - ققد حدد الله - سبحانه وتعالى - أن المهمة العظمي والوحيدة للديان - سبحانه وتعانى - ققد حدد الله - سبحانه وتعالى - أن المهمة الوحيدة للإنسان هي متصور - بالطبع - أن يظن ظان - وإلا كان معتوها - أن المهمة الوحيدة للإنسان هي متصور - بالطبع - أن يظن ظان - وإلا كان معتوها - أن المهمة الوحيدة للإنسان هي مواصلة الشعائر العبادية التي جاءت بها الشريعة : من صلاة وصيام . والخ . لتمثلئ مواصلة الشعائر العبادية التي جاءت بها الشريعة : من صلاة وصيام . والخ . لتمثلئ

بها كل لحظات حياة الإنسان؛ لأن نبى الإسلام عَلَيْ يعلمنا أن هذا ليس تدينًا، وإنما هو الغلو المنهى عنه في الإسلام. . فلقد نهى عن هذا الغلو أولئك الذين أرادوا صيام النهار أبدًا وقيام الليل دائمًا . . ونبّه أمته على أن دينها يسر، ودعاها إلى أن توغل فيه برفق؛ لأن الغلو تنطُع ، والمنبت لا أرضًا قطع ولا ظهرًا أبقى! . .

إذن، فالعبادة - التي هي الرسالة الوحيدة والعمل الفريد للإنسان المسلم - هي كل عمل خير يأتيه الإنسان في هذه الحياة، بدءًا من عمارة الكون وزينة الأرض وسياسة الدولة وإصلاح المجتمع، إلى المتع الإنسانية المشروعة التي أحلها الله . . فكل فروض العين - الفردية - والكفائية - الاجتماعية - وسننها ومندوباتها ومباحاتها، أي كل نشاط إنساني تتطلبه عمارة الكون من قبل الإنسان كخليفة لله - سبحانه وتعالى - في هذه المهمة - الاستخلاف - هو بعض من العبادة لله . . وبهذا المعنى - وفي هذا الضوء - نجد أن للتدين في حضارتنا عمقًا وشمو لا لا تلحظهما في غيرها من الخضارات . .

وإذا كانت الحضارة الغربية قد حولت النصرانية ـ وهي في أصولها الأولى: ديانة التصوف المسالم والسلام المتصوف ـ حولتها إلى مجرد قسمة خالية من الروحانية ، وطقوس فقيرة في هذه الروحانية ، في إطار هذه الخضارة التي تميزت بطابعها المادي منذ جاهليتها البونانية وحتى عصرها الحديث ، إذا كان هذا هو حال الحضارة الغربية مع «جوهر التدين» فليس هذا هو حال حضارتنا المتدينة بالطبع والفطرة مع ما شهدت من شرائع الأديان .

لقد تحدث جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ ـ ١٣١٤ هـ/ ١٨٣٨ ـ ١٨٩٧ م) عن أن التدين في حضارتنا قد بلغ حد الطبع والجبلة، حتى تستعصى الروح الإيمانية على الاقتلاع حتى عند الذين يتوهمون أنهم قد اقتلعوها بالزندقة والمروق من الدين والإنحاد فيه والتحلل من التكاليف التي حددتها شريعة الإسلام. وإذا كان أمثال هؤلاء في الحضارة الغربية \_يفاخرون بالزندقة ويعلنون عن المروق ويبشرون بالإلحاد ويباهون بالتحلل من التكاليف الشرعية ، فإن أمثالهم عندنا وهم من الندرة بمكان يدركون أن خيارهم الإلحادي هو العورة الايليق بالعاقل المستول أن يراها منه غيره من الناس! . .

فروح التدين تبلغ لدى المسلم الحد الذى يجعل من الإسلام "وطنًا" واجنسبة " و "هوية حضارية" بغضب لها، ويسعد بها حتى الذين يتوهمون خلاصهم منها بالزندقة والإلحاد.. إنها تبقى طابعة لهم، وأثرها فيهم باق وفاعل كأثر الجرح بعد أن يندمل! على حد قول جمال الدين الأفغاني..

وليس كذلك ـ ولم يكن ـ حال الحضارة الغربية مع التدين بالنصر الية عندما تدينت بها الدولة الرومانية . . فذلك الحال قد أجاد التعبير عن حقيقته إمام المعتزلة : قاضى القضاة عبدالجبار بن أحمد (١٥١هـ/ ٢٠٢٤م) عندما تحدث عنه فقال : إن النصرانية عندما دخلت روما، لم تتنصر روما، ولكن النصرانية هي التي تروّمت! . .

لقد تحولت النصرانية عن روحها وروحانيتها، وغدت مجرد قسمة من قسمات حضارة ذات طابع مادي غالب، إن في الفكر أو في السلوك. . وشتان بين حضارة هذا هو موقفها من التدين، وهذا هو حظها من جوهره، وبين حضارتنا العربية الإسلامية التي جعلت من كل مناحي النشاط الإنساني الدنيوية عبادة وتدينا، عندما جعلت كل سعى إلى الخير استجابة لنداء الخالق الذي خلق الإنسان وحمله أمانة عمارة الأرض، وترقية المجتمعات، والاستمتاع بالطيبات، كالرسالة العظمي للإنسان في هذه الحياة. .

ثانيهما: عموم روح التدين في البناء الحضاري لأمتنا العربية الإسلامية . .

فالتدين وخاصة في الحضارة الغربية - قد وقف عند "الفرد"، واقتصر على علاقة الإنسان - كفرد - بخالفه . . أما في حضارتنا العربية الإسلامية فلقد وجدفاه يتعدى علوم الوحى والشرع إلى علوم الدنيا وفنونها ، فهو الروح العامة السويان في كل عليم التمدن المدنى والإبداع الحضارى وتنمية العمران البشرى . . وليست محصورة فقط فيما عرقته الحضارة الغربية تحت عنوان اللاهوت" ، . فنحن أيناه الحضارة مؤمنة ، ارتبطت اليها العلوم جميعًا - بما فيها العلوم البحتة " بالقاعدة الإيمانية . . إنها الخضارة المؤسنة الأكل التي يذكر فيها اسم الله في كل شيء وليس فقط في العبلوات . . نستشفت الأكل باسمه . . ونختمه بحمد ، ونهل بذكره على اللبائح . . ونلجاً إليه عند الحزن، وعند باسمور . . في وقت الضحك ، وساعة البكاء . . فكل مسعى الإنسان عبادة ، حتى السوور . . في وقت الضحك ، وساعة البكاء . . فكل مسعى الإنسان عبادة ، حتى ترويحه عن النفس ، بل ومباشرته منع الجنس المشووع ا . . إنها الخضارة الذي قال الإمام

الغزالي (٤٥٠هـ/ ٥٠٥هـ/ ١١١١م) عن غاية العلماء من العلم فيها: "طلبنا العلم لغير الله، فأبي أن يكون إلا لله!! الحضارة التي لم تربط، فقط صلاح الدنيا بصلاح الدين، بل وجعلت صلاح الدنيا الشرط والأساس لصلاح الدين. وعلى حد قول الإسام الغزالي: «. . إن نظام الدين لا يحصل إلا بنظام الدنيا، فنظام الدين بالمعرفة والعبادة، لا يتوصل إليهما إلا بصحة البدن. . وبقاء الحياة، وسلامة قدر الحاجات: من الكسوة، والمسكن، والأقوات، والأمن . . فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهمات الضرورية . وإلا فمن كان جميع أوقاته مستغرقًا بحراسة نفسه من سيوف الظلمة ، وطلب قوته من وجوه الغلبة ، متى يفرغ للعلم والعمل؟! وهما وسيلتاه إلى سعادة الآخرة؟ فإذن، إن نظام الدين! المناه الى

فإذا كتب النيفاشي (٥٨٠ ـ ٦٥١ هـ/ ١١٨٤ ـ ١٢٥٣م) في الجيولوجيا الطبيعة الأرض ـ كتابه (أزهار الأفكار في جواهر الأحجار) نراه بفتتحه بـ الحمد لله بسم الله الرحمن الرحيم، وبه نستعين الماء على نحو ما يصنع الفقها على استهلال مصنفات الفقه الإسلامي (٢٠).

وإذا صنف ابن حزم الأندلسي (٣٨٤ ـ ٤٥٦ هـ ٩٩٤ ـ ١٠١٥) في "الحب" كتابه (طوق الحسامة في الإلف والإيلاف) فإنه يستنهله به: بسم الله الرحمن الرحيم. وبه نستعين. أفضل ما أبتدئ به حمد الله عز وجل بما هو أهله، ثم الصلاة والسلام على محمد عبده ورسوله خاصة، وعلى جميع أنبياته عامة . . " . وفي ختام كتابه عذا عن الخب "يقول لقارئه: "جعلنا الله وإياك من الصابرين الشاكرين الحامدين الذاكرين، أمين أدين، والحمد لله وب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم تسليمًا . " فكأنه فيلشوق إلهى يصنف في قن الإلهيات أ ... (٣)

فحضارتنا العربية الإسلامية ليست الحضارة الغربية التي تدرس ظواهر النفس الإنسانية مقطوعة الصلة بخالق هذه التفس سبحانه وتعالى ... والتي تدرس ظواهر الطبيعة كجزء أو أجزاء من عالم بلا خالق، فتكو ن بذلك لدى العلماء والباحشين

<sup>(</sup>١) (الاقتصاد في الاعتقاد) ص٥١٥ ،

<sup>(</sup>٢) ص ٣٧. تحقيق: ٥. محمد يوسف حسن، د. محمد بسيوني خفاجي. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م.

<sup>(</sup>٣) (رسائل ابن حزم الأندلسي) ج١ ص ٣١٠. تحقيق: د. إحسان عباس. طبعة بيروت سنة ١٩٨٠م.

والقراء عقولاً ملحدة، حتى ولو لم تطرح قضية الإلحاد للنقاش!.. لأن حضارتنا المؤمنة تدرس كل الظواهر الاجتماعية والنفسية والطبيعية باعتبارها ميادين في عالم له خالق سواه ويرعاه، فلا تقف عند الأسباب المادية المؤثرة، وإنما تشير إلى سبب الأسباب وخالق هذه الأسباب الذي أو دعها ما لها من فعل وتأثير، ثم إنها تنظر إلى هذه المباحث باعتبارها واجبات شرعية للكشف عن الأسرار التي أو دعها الخالق في هذا الوجود، وحمل الإنسان أمانة إماطة اللثام عن هذه الأسرار.. ولذلك، فإن علوم هذه الحضارة لا تسهم فقط في تنمية الروح الإيمانية لدى علمائها، وإنما هي قد ربطت وتربط بين هذه العلوم - كوسائل وبين الحكم والغايات والمقاصد التي وضعها الخالق وتربط بين هذه العلوم الانتصارات العلمية هي "تحرير" للعقل الإنساني من الإيمان الحضارة الغربية أن الانتصارات العلمية هي "تحرير" للعقل الإنساني من الإيمان بالدين، أكدت حضارتنا أن المباحث العلمية حتى الكونية منها هي تكليف إلهي، بالدين، أكدت حضارتنا أن المباحث العلمية حتى الكونية منها هي تكليف إلهي، الخالق فيه! . .

فعلماء الحضارة الوضعية المادية التي عزلت مناهج البحث العلمي فيها الدين عن الدنيا، إنما ﴿ يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلُون (٢) ﴾ [الروم: ٧] . أما علماء الحضارة المؤمنة فإن علمهم بأسرار الكون عبادة تزيدهم خشية شه، ومثوبة في الدار الآخرة ﴿ أَلَمْ تُر أَنَّ اللهُ أَنزِلُ مِن السّماء ماء فَأَخْرِجنا به تمرات مختلفا ألوانها ومن الحبال حدد بيض وحمر مُختلف ألوانها وغرابيب سود (٢٠) ومن الناس والدواب والأنعام مُختلف ألوانه كذلك إنما يخشى الله من عباده العلماء إن الله عزيز غفور (٢٠) ﴾ [فاطر ٢٧: ٢٨]

ومثل ذلك صنعت حضارتنا عندما ربطت "السياسة" بـ "الشريعة" و سقاصدها ـ والعدل هو أعظم هذه المقاصد وأولها ـ قأقامت بينهما الصلات التي ننفي الفصل العلماني بين "الدين" و "الدولة والمجتمع" وذلك دون أن تجعل هذه "السياسة " دينًا " خالصًا " ـ فتقدسها و تثبتها قدسية الدين و ثباته ـ كما كان الحال في الكهانة الكنسية الغربية في العصور الوسطى المظلمة . .

وإذا كانت الخضارة الغربية قد عزلت "السياسة" عن "الأخلاق" و"القيم" عندما جعلت من "الميكيافيلية" مذهبها السائد في الفلسفة السياسية ، فاجتمعت وأجمعت على أن "القوة" هي "القيمة" في عالم السياسة ، وعلى أن الغايات تبرر الوسائل، وصكت للسياسة ذلك التعريف الذي يقول إنها: "فن المكن من الواقع" فإن حضارتنا العربية الإسلامية قد ربطت "السياسة" بـ "القيم" و"الأخلاق" وجعلت "العدل" هو القيمة الكبرى في عالم السياسة ، والمقصد الأعظم من مقاصد الشريعة . . وما أعمقه وأبلغ دلالاته ذلك التعريف الذي صكته حضارتنا للسياسة ، بلسان الإمام أبو الوفاء ابن عقيل البغدادي (٣٦١ ـ ٣١ ٥ هـ / ١٠٤٠ ـ ١١٩ م) عندما عرفها فقال: "السياسة ما كنان من الأف عال بحيث يكون الناس معه أقرب إلى الصلاح وأبعد عن الفساد . "(١).

فهنا الربط العضوى ما بين السبل والحكمة. . مابين الوسائل والغايات . . ما بين التدابير السياسية والقيم والأخلاق .

## 张 恭 恭

وهذه الروح المتدينة في حضارتنا العربية الإسلامية كنان و لا يزال محورها ومزاجها هو التوحيد. . ١٠. به تميّز تدينها ، وتميزت سماتها وقسماتها جميعًا . . حتى لنستطيع أن نقول: إن هذا «التوحيد» قد غدا «هوية» تتميّز به أمتنا وحضارتنا عن غيرها من الأم والحضارات . . وهي قد بلغت في تصوراتها له الذروة في النقاء ، والقمة في التجريد . . فكان تحريراً للعقل والروح من العبودية للطواغيت . .

فهو إذن التدين. والتدين بروح التوحيد وعقيدته. قد بلغ ويبلغ في حضارتنا العربية الإسلامية مبلغ الهوية؛ والقسمة الثابتة، والسمة الشاملة، والخصيصة التي غدت مُعْلَمًا من المعالم التي تتميّز به حضارتنا عن غيرها من الحضارات.

والوسطية: التي جعلت حضارتنا وأمتها ترفض «الغلو» بكل صوره، وفي كل الميادين . هذه الوسطية الإسلامية قد غدت هي الأخوى «هوية» قيزنا بها عبر تاريخنا الحضاري الطويل . . فهذه الأمة قد أراد لها الله - سبحانه وتعالى - أن تكون وسطًا،

<sup>(1)</sup> ابن الثيم (إعلام الموقعين) ج٤ ص ٣٧٢. و(الطرق الحكميّة في السياسة الشرعيّة). ص ١٧ ـ ١٩.

تقف موقف الشاهد العدل بين طرفى الظلم، والحق بين طرفى الباطل، والاعتدال بين طرفى الغلو . . إلخ . . إلخ . . ﴿ وكذلك جعلناكم أَنَّة وسطا لتكونُوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

بل إننا لا نغالي إذا قلنا إن هذه "الوسطية الإسلامية" قد غدت ـ لمركزيتها ومركزها في «القسمات ـ الهوية" ـ قد غدت جماع «الهوية» العربية الإسلامية . والخصيصة الأم لأمتنا وحضارتنا، وزاوية الرؤية الصحيحة والوحيدة لكل من أراد إدراك حقيقة جوهرها و «هويتها» . . كما غدت معيار تقدم الأمة ـ يوم سادت و تألقت في إبداعها الحضاري ـ وسبب تراجعها وجمودها و تخلفها، عندما أخلت مكانها للغلو والتطرف ذات اليمين وذات الشمال! . .

## 停 券 粉

لقد عرفت الإنسانية العديد من الحضارات التي غت وازدهوت، قبل الحضارة العربية الإسلامية، وحولها، ومن بعدها. وشهدت الإنسانية غيز العربي من هذه الحضارات بالمذاق الخاص، و «البصمة» الثقافية الخاصة التي ميزت الواحدة من هذه الحضارات عن غيرها. وشهدت الإنسانية أيضًا غيز حضارتنا بهذه «الوسطية الحضارات عن غيرها. وشهدت الإنسانية أيضًا غيز حضارتنا بهذه «الوسطية الإسلامية» - كخصيصتها العظمي - برزت فيها، فلونت قسماتها، حتى غدت عنوانًا عليها، وكانت سر ازدهارها، لا في إطارها المحلى فقط، بل وسر الجاذبية التي صنعت تأثيراتها العالمية سلمًا واختيارًا.

وقبل الحديث عن أبرز معالم هذه "الوسطية الإسلامية" لا يد من التنبيه إلى أن تطورات واقعنا وفكرنا قد أصبابت مصطلح "الرسطية" بما جعله ـ قدى السعض مصطلحاً "سيء السمعة" إ. . فهو لدى "العامة" من المثقفين، وأشباه المثقفين من العامة، قد غدا مرادفًا "للثنائية" و "التميع الفكرى" و "اتعدام الموقف الواضح والمحدد" و "إمساك العصا من المنتصف"، وغيبة اللون والطعم والرائحة عندما يتطلب الأمر الحسم والتحديد. . وهو ـ أى مصطلح "الوسطية" ـ قدى كثير من "خاصة" المثقفين، يعنى ما يعنيه في الفلسفة الأرسطية، أى "نقطة رياضية" بين "قطبين" من أقطاب ظاهرة ما . . الشجاعة، مثلا، هي وسط بين "الجين" و "التهورة ، كما أن "الكرم" هو ظاهرة ما . . الشجاعة، مثلا، هي وسط بين "الجين" و "التهورة ، كما أن "الكرم" هو

وسط بين االبخل؛ واالإسراف؛ . . إلخ . . إلخ . فالوسط مغاير لكلا القطبين، يتوسط بينهما . .

وما هكذا مضمون االوسطية ا ، كالخصيصة العظمي لحضارتنا العربية الإسلامية . .

فهى ليست الموقف الوسط بين أمرين على هذا النحو، وبهذا المعنى - وإنما مى المرقف الثالث؛ الذى يرفض تطرف الانحياز لأى من القطبين المتناقضين والمتقابلين، دون أن يكتفى بالوقوف فى نقطة ثابتة تتوسطهما ، وإنما يجمع ويؤلف ما يمكن جمعه وتأليفه من سماتهما وقسماتهما . فـ «الكرم» غير «البخل» وغير «الإسراف» ، لكنه موقف ثالث ، لا يتوسطهما ، وإنما هو جامع لسمات وقسمات من كل من «البخل» والإسراف» . ففيه من «الحرص» ومن البذل» ما يجعله جامعاً ومؤلفا لما يمكن جمعه وتأليفه من القطبين المتناقضين ، مع المغايرة لهما ، والتميز عنهما . . وقس على ذلك كل الفضائل والمواقف والقسمات الحضارية التي كونت ملامح الحضارة التي أبدعتها الأمة الوسط .

وإذا كان الله \_ سبحانه و تعالى \_ قد نبه على اختصاص هذه الأمة بهذه الخصيصة \_ التي يستطيع كل من امتلكها أن يدخل في إطارها \_ فقال سبحانه : ﴿ وكذلك جعلناكم أُمّة وسطاً ﴾ . . فإن نجاح المسلمين في الحفاظ على هذه الخصيصة في بنائهم الحفاري، هو الذي مثل سر تقدمهم إبّان عصر ازدهار حضارتهم . . كما أن اختلال التوازن \_ ومن ثم افتقادهم هذه الوسطية \_ هو الذي أفقدهم ميزتهم ، فدخلوا دروب المحمود والتراجع والتخلف الذي ساد حياتهم لعدة قرون . . ومن هنا تبوز العلاقة العضوية بين «الهوية الحضارية» وبين اليقظة المنشودة للأمة . . ففي المشروع الحضاري الكافل ليقظة الأمة ونهضتها لا بد وأن تكون الهوية الحضارية للأمة هي الصبغة التي يصطبغ بها هذا المشروع ، وذلك حتى تكون اليقظة حقيقية والنهضة مواصلة لروح بطلق والإبداع العربية الإسلامية ، وليست قيوداً تشد الأمة إلى تمط من «التحديث» مناقض في هويته لشخصيتنا القومية والنمط الحضاري الذي تميزت به أمتنا \_ عبر مناقض في هويته لشخصيتنا القومية والنمط الحضاري الذي تميزت به أمتنا \_ عبر تاريخها الحضاري الطويل \_ عن غيرها من أم الحضارات الأخرى .

إننا مع القائلين: «إنه لن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أولها". . لكن لهذه المقولة عندنا مضمونًا أعمق بما لها عند الكثيرين! . . فهي تعني أن ازدهارنا الحضاري المنشود رهن بتميّز يقظتنا ونهضتنا المعاصرة بالخصائص الأساسية والهوية الحضارية التي غيزت بها نهضتنا الأولى . . والقضية ليست «قوالب تجارب السلف» و لا معاركهم واهتماماتهم المرحلية ، وإنما الثوابت والقسمات الحضارية ، التي مثلت وتمثل الهوية التي تميزت بها أمتنا وحضارتنا عن غيرهما من الأم والحضارات . . تلك الخصائص التي ترى ارتباطها الآوثق "بالخصيصة الجامعة» خصيصة «الوسطية الإسلامية» . فهذه الوسطية هي التي ميزت حضارتنا عن كثير من الحضارات الأخرى بالتوازن والموازنة بين ما عُد في أنساق فكرية أخرى متناقضات لا سبيل إلى تعابشها ، فضلا عن الجمع بينها والتأليف بين سمانها وقسمانها . . فقي الحضارة العربية الإسلامية تجسدت هذه الوسطية في العديد من السمات والقسمات التي كونت جوهر البناء الحضاري، ومثلت سر تفوق المسلمين وتقدمهم ، وذلك من مثل :

(أ) تميز الإسلام - وهو (دين - به العقلانية): "فالنقل افيه - وهو قرآنه المعجز - لم يأت ليدهش العقول فيذهبها - كما كان إلحال مع المعجز ات المادية لرسل الرسالات التى سبقت الإسلام - بل لقد جاء القرآن الكريم ليحتكم إلى العقول ، جاعلاً منها مناط التكليف الشرعى . . وبعبارة الإمام محمد عبده : "فأول أساس وضع عليه الإسلام هو النظر العقلى ، والنظر عنده هو وسيلة الإيمان الصحيح ، فقد أقامك منه على سببل الحجة . وقاضاك إلى العقل ، ومن قاضاك إلى حاكم فقد أذعن إلى سلطته ، فكيف يمكنه بعد ذلك أن يجور أو يثور عليه؟! (١) . .

وهو قد آخى بين "الحكمة" و"الشريعة"، جاحلا من صريح المعقول وصحيح المنقول، ومن "كتاب الوحى المسطور" و"كتاب الكون المنظور" سبلاً متأخية، بل ومتكاملة، وهبها حالق واحد، ويسرها جميعاً لهداية الإنسان وترشيده، دوغا تناقض أو تضاد. حتى لقد قالوا حسادقين -: إنه الدين الذي تدبّنت فيه الفلسفة، وتفلسف الدين! . . وللمرة الأولى في تاريخ الفكر الإنساني تتأسس "فلسفة" أمة وحضارة علم الكلام الإسلامي "على اللوحي" الإلهى، لا على رفضه أو تجاهله. كما حدث في حضارات أخرى . .

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ج٣ ص ٢٠١.

وهكذا غيزت حضارتنا بعقلانية متميزة . . عقلانية مؤمنة ، جامعة بين "العقل" و "النقل"، ووسط متميز عن "النصوصية الظاهرية" المتنكرة للعقل . . وعن "العقلانية الوضعية" المنكرة لوحى السماء! . .

(ب) وتميز الإسلام: وهو الدين العالمي - الذي جاء رحمة للعالمين، وعقيدة لا تخنص بشعب أو قومية أو جنس من الشعوب والقوميات والأجناس . تميّز - سع عالميته - بعدم تجاهل الواقع القومي المتميز للأم التي تدينت به ودخلت فيه . . إنه لا يتجاهل الواقع القومي، ولا يقفز عليه، فمن آيات الله في البشر اختلاف الألسنة والألوان . . ومع ذلك فهو ينكر أن تتحول التمايزات القومية إلى سدود تصد العقيدة والإنحاء الإسلامي والإنساني عن التأليف بين القوميات . . فهو - بالوسطية الجامعة عطى هذا التمايز القومي المضمون الحضاري الذي يؤلف بين التعددية القومية وبين علية الإسلام الدين ، على النحو الذي يجعل أمة الإسلام وحضارته «محيطًا» أوسع يحتضن الجزر القومية الدوغا تناقض أو تضاد . . فالعروبة الحضارية الإسلامية - مثلا ما روبة الإسلامية هو ثمرة إسلامية ، متميز عن مضمونها العرقي الجاهلي، ومن ثم العروبة الإسلامية هو ثمرة إسلامية ، متميز عن مضمونها العرقي الجاهلي، ومن ثم فأفقها مفتوح . . وهي ليست فلسفة ولا البايولوجية الحتى تكون هناك إمكائية أو شبهة لتناقضها الفكري مع الإسلام . .

وهكذا تميزت حضارتنا بهذه الوسطية الجامعة بين دوائر الانتماء، التي غدت درجات في سلم الانتماء إلى الإسلام. .

(ج) وبالرسطية الإسلامية: لم يقف فكر حضار تنا إبان ازدهارها عند النظر والنظرى ، وإنحاز واج - في توازن - بين هذا النظر وبين الممارسة والتطبيق . . فلم يقلد اليونان الذين انحازوا للعمل الفكرى ضد العمل اليدوى . ولم يقف المسلمون عند علوم الوحى والشرع وحدها ، وإنما برعوا في علوم الكون والطبيعة أيضاً . . ولم يقفوا عند القياس الأرسطى ، والمنطق الشكلي - الصورى - وإنما تجاوزوه - عبر الملاحظة والتجريب والاستقراء - فأبدعوا المنهج النجريبي . . ورأينا حضارتنا - في الأصول - كما أبدعت في الصول الدين العلسفتها النظرية - علم الكلام الإسلامي - تبدع في

"أصول التشريح" للدنيا "أصول الفقه" أيضاً . . وكذلك صنعت في االفروع" . . . فضم «الفقه" : فقه "المعاملات" مع فقه "العبادات" . .

ولهذه الحكمة: فلقد تميزت حصارتنا بما يحسبه نفر من المتغربين نقيصة، وذلك عندما لم تفرد مؤلفات خاصة اللسنهج"، لا لأنها جهلت اللناهج أو تجاهلتها، وإنما لأن امناهج النظر في علومها مبتوثة في مباحث تطبيقات هذه الناهج في مصنفات هذه العلوم، وليست منعبزلة عنها، وذلك كمظهر لعدم الفصل بين النظري والتطبيقي افي فن التأليف والتصنيف!.

(د) وبالوسطية الإسلامية: حددت حضارتنا «للإنسان» في هذا الكون مكانًا منميزًا... فهو ليس سيد الكون - كما قررت ذلك الحضارات ذات القابع المادي - حتى لقد زعمت تجسد الله فيه ا ... كما أنه ليس «الحقير .. المجبر .. الفاني .. المتلاشي» في ذات الله - كما قالت الحضارات ذات الطابع الغنوصي والإشراقي - تلك الداعية إلى تعذيب الجسد تقربًا إلى الله! ، وإلى إدارة الظهر للدنيا بزهد الدراويش ا . .

فمكان الإنسان في الكون - كما حدده الإسلام - : «أنه سيد في هذا الكون - سيد فيه ، لا سيده - لأنه - مع تفضيله حتى على الملائكة المقربين ، وتسخير الطبيعة وقواها وظواهرها له - يحتل في هذا الكون مكان الخليفة والوكيل والنائب . . لا مكان السيد الحقيقي للكون . . فهو سيد في نطاق الخلافة والنيابة والوكالة ، سنخرت له الطبيعة تعمارتها وترقيتها ، وليس للعدوان عليها والنده مير لقوماتها . . وأعطى الحرية والمسئولية ؛ ليكون في عمارة الكون وسياسة الدولة وتنظيم المجتمع مصدر السلطة والسلطان ، في إطار مقاصد الشريعة وحدودها . . ويهذه الوسطية ربطت حضارتنا بين «الوسائل» و«الغابات» . . فتميزت بهذه الوسطية ، وميزتها هذه الوسطية عن غيرها من الحضارات . .

(ه) وتميزت الوسطية الإسلامية: عندما أقامت توازنًا غوذجيًا وفريدًا بين الفردا والشجموع" . . حتى لقد استنت في ميدان الشروات والأموال سنة متميزة ومحتازة، برقت من داء التطرف المتحاز إلى الفرد والفردية، كما تجسد في اللبيرالية الاقتصادية الغربية ا، ومن داء التطرف المنحاز ضد الفرد. كما تجسد في الشمولية الاقتصادية الغربية المخالفة الموازنة وتوازنا بين الفرد والمجموع في هذا الميدان الحاكم والحيوى من ميادين الإصلاح الاجتماعي ... فرأينا فيها أن حامل رسالة التفادم ليس الفرد اليس الطبقة ... لأن الإسلام دين الجماعة .. ورأينا قوام الجماعة مؤسساً على لبنات الأفراد والأسرة، فغروض العين الغردية تشزامل مع فروض الكفاية الاجتماعية ... ورأينا والأسرة فيها الملكية الحقيقية والمطلقة ملكية الرقبة في الأمر الاجتماعية ومستخلفا فه في إدارة الأموال وحيازتها واستثمارها والاستمتاع بحلالها وفق مقاصد الشريعة وموازين العدل التي حددها المالك الحقيقي ... ولهذا الإنسان وبحق المخلاقة والوكانة والنبابة علكية مجازية ، هي ملكية المنفعة ـ أي الوظيفة الاجتماعية المشروع ، ومحدودة بحد الاكتفاء ، لا الفقر ولا الاستغناء والاستفراد ، وفق العرف الذي يرعى درجة المجتمع في سلم الغني والرخاء .. فجمعت هذه الوسطية المالية بين الذي يرعى درجة المجتمع في سلم الغني والرخاء .. فجمعت هذه الوسطية المالية بين حسنتي الملكية الجماعية والملكية الغروية ، وبرئت من أدواء التطوف والغلو في أي منهما . . وكانت بهذا التميز واحدة من السمات المميزة لحضارتنا عن غيرها من الخضارات . .

(و) وهموت الوسطية الإسلامية: بالموازنة بين «الدين» و «الدنيا» بين «الروح» و «المادة» بين «الدنيا» بين «الروح» و «المادة» بين «الدنيا كأننا تعيش أبدًا» فيكون الكذح لإقامة العسران، ونعمل للآخرة كأننا هوت غدًا، فيكون توطيف العمران الدنيوي لتحقيق سعادة الآخرة، التي هي خير و أبقي، وإيماننا بالآخرة هو الذي يدعونا إلى أنا نعمر في الدنيا، فنغرس الغرسة حتى عندما تقوم القيامة ونشهد أشراطها باعيننا! .

نقد حميمت هذه الوسطية الإسلامية والتنتين العالمين والدين الاالدين الاالدين الاالدين الدينا وحمل من وينة الحياة الدنيا عبادة دينيه وص صلاح أمور الدنيا و توالم الاحتياجات المادية للإنسان الشروط الغمرورية لصلاح أمر اللدن! - كما قال حجمة الاسلام العزالي وأصبح مالوقا في ذكرنا الحصاري مقولات تقول - ما وأه المسلمون حسنًا فينو عندالله حسين . ولا تجتمع الأمة على ضلال . . وأن السلم الحقيقي - حتى لم كان أشعث الحبو - نو أقسم على الله الإمروالله الوان صبلاة الجائع والخالف لا تصح الأدرا الأس

المادي، شرط لتحقيق الأمن والحضور الروحي!! وفيهما جماع نعم الله التي تشكره عليها بالعبادات ﴿ فَلَيْعَبُدُوا رَبُ هَذَا الْبَيْتِ (٣) الَّذِي أَطَّعَمَهُم مَن جُوعٍ وآمنهُم مَنُ خَوْفَ (٤) ﴾ [قريش: ٣، ٤]

(ز) ووازنت حضارتنا بالوسطية الجامعة بين "حقوق الحكام" والحقوق المحكومين"، فكان حكامها عمالا عند محكوميها والجراء الديهم . الهم وهم النواب عن الأمة حق السمع والطاعة فيما فوضتهم الأمة فيه ، مما هو لازم لبلوغ الغاية من التفويض، وفق الشريعة وحدودها . وللمحكومين على حكامهم حق العدل ، الذي هو أعظم مقاصد الشريعة ، والغاية من رسالات كل الرسل ، واسم من أسماء الشاخسني! . .

وبهـذه الوسطيـة التي وازنت بين سلطة «الأمـة» وسلطة «الدولة»، لا تكون «الدولة»: «المطلق الفائم على سياسة القوة» ولا «جهاز القهر» كما قررت ذلك فلسفة السياسة الغربية. . ولا تكون «الدولة»، كذلك «رخوة» تفتح أبواب الفيوضي في الاجتماع الإنساني! . .

(ح) وأقامت وسطيتنا الإسلامية الجامعة: توازنًا عبقريًا بين العقل واالقوة المحدث عنه أسلافنا فيسما أورثونا من كنوز تحت عناوين من مثل: الموازنة بين االقلم الوالسيف . . أو «الكتب» و«السيف» . . ويهذا التوازن صارت القوة الضاربة أداة بيد العقل والفكر والحضارة ، عليها أن تحمى الحمى ، ولها حق االوعى الحضارى عندها يُطلب منها أن "تطبع" ! . .

ولقد ارتبط تقدمنا الحضارى بقيام هذا التوازن بين "الحق" و "القوة" . . فلما أصاب الترف بأمراضه "قوتنا المتحضرة" ، وأعجزت الرفاهية وأقعدت العرب المسلمين عن النهوض بمهمة القوة الضاربة دون الحق . . عند ذلك لجات "الدولة" إلى "الترك المماليك" ، فلما تضخمت المؤسسة العسكرية المملوكية الحتل التوازن بين "الحق" و"القوة الأبسع ما يكون الخلل ، فتحولت المؤسسة العسكرية من أداة بيد الخلافة إلى "قوة مطلقة" تلعب "بالحق" ، بدلاً من أن تتوازن وإياه . . فكان تراجعنا الحضاري منذ ذلك التاريخ - نموذجًا المكانة الوسطية الجامعة في صيغة التقدم ، ومكانة الخلل وغيبة التوازن والوسطية في التراجع والهبوط! . .

(ط) وجمعت وسطيتنا ووزانت بين اللين والدولة): عندما وقفت شريعتنا الإسلامية الإلهية الثابتة عند المقاصد والمبادئ والقواعد والفلسفات والحدود الثوابت فيما يتعلق بشئون الدولة وسياسة المجتمع وتنمية العمران ومتغيرات الدنيا، الأمر الذي جعل من هذه الشريعة في أحكامها الدنيوية . وخاصة المتغيرات منها وطاراً حاكماً ، هو أشبه ما يكون بالروح الحضاري والإطار الحاكم والفلسفة التشريعية . والأمة بداخل هذا الإطار، وبواسطة الشوري هي مصدر السلطات، تبدع في شئون الدونة إبداعها المتجدد دائماً وأبداً ، والمحكوم دائماً وأبداً - بروح الشريعة الإلهية ومقاصدها . فتظل أبواب الإبداع والتجديد والاجتهاد مفتوحة ، تلبي حاجات المستجدات عبر الزمان والمكان، وتظل هذه المستجدات إسلامية على مر الزمان! . .

وبهذا التوازن تبرأ حضارتنا في هذا الميدان من «الكهانة» و «السلطة والدولة الدينية » بالمعاني التي عرفتها مسيرة الحضارة الغربية ، عندما جعلت «الدولة» دينًا خالصًا» ، فأضفت عليها قدسية الدين وثباته ، فكان التناقض الحاد بينه وبين متغيرات الحياة . .

وتبرأ كذلك من نقيض «الكهانة» ، وهو العلمانية التي تعزل السماء عن الأرض، وتنفى تدبير الله للاجتماع والعمران، وتجعل العالم مكتفيًا بذاته، والإنسان مستغنيًا جالعقل والتجربة عن شريعة الله! . .

فتميزنا الحضاري في الموازنة بين اللدين الدين هو الذي ميز حضارتنا بكون الدولة فيها المدنية والسلامية في الوقت ذاته . . لأنها إبداع مدنى ونظام بشرى المعقق مقاصد الشريعة الإلهية في السياسة والاجتماع والاقتصاد وتنظيم العلاقة المدنية بين الناس! . .

ثلك هي الوسطية الإسلامية: الخصيصة الخضارية الجامعة ، و المزاج " الذي طبع حضارتنا وميزها . و «زاوية الرؤية» لكل السمات التي ميزت حضارتنا عن غيرها من الحضارات . .

وصدق الله العظيم إذ يقول: ﴿ وَكَذَلَكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًّا لَتَكُونُوا شُهداء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونُ الرُّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ [البقرة: ١٤٣].

وصدق رسول الله على إذ يقول عن التوازن الوسطى - «الوسط: العدل» جعلناكم أمة وسطا» (١) ا

وهكذا وأينا قايز الخضارات وتعددها، في إطار النزوع الإنساني العام إلى التحضر والخضارة. . ورأينا خطأ القول بواحدية الحضارة إنسانيًا وعالميًا. . وخطر القول بصراع الخضارات. .

فالقول بتعددية الحضارات، وبالحتمية الواقعية للصراع فيما ببنها، يفضى إلى واحديثها عندما يصرع القوى منها الضعيف! ـ وتلك هي نظرية "صامويل، ب. هانتنجتون؛ في "صراع الحضارات»! . .

والفول بواحدية الحضارة - إنسانياً وعالمياً - نجاهل للواقع الذي يجسد - على الأرض - تعددية الحضارات . ودعوة إلى التخلي عن الهوية و الجوهر ا و الحقيقة او البصمة التي قايز بين حضارات الإنسان - وخصوصاً الغني منها والمتميز والعميق والعريق - فهو أشبه بالقسر على إلغاء الذات! . . ولقد اتضح من اعتراف الدكتور طه حسين أنه اللزام الاعلاقة له ابالاختيار . . والالتزام ال . .

وبين هذبن الغلوين يكون المنهاج الوسطى الجامع: تعددية الحضارات الإنسانية. .. والتدافع والاستباق بينها على طريق التقدم وفي ميادين الارتقاء.

學 泰 格

بقى أن تقول: إن هذه التعددية فى الحضارات الإنسانية - التى يؤسسها الإسلام على سنة التعددية فى الشرائع والمناهج بين الأم - لا تعنى «قطيعة التضادة» كما أنها لا تعنى «غائل التبعية» و مطابق التفليد» وإغاهى «قيز» يقف بين «الواحدية الحضارية» وبين «التضاد المطلق بين الحضارات». إنها غير يةوم على ساقين الشين: ساق «العموم» القائم فيما هو مشترك إنساني عام في حقائق وقوانين العلوم الموضوعية والطبيعية والمحايدة» التي لا تتغاير حقائقها وقوانينها بتغاير عقائد وحضارات الباحثين فيها، والمتفعين بها، وذلك البات موضوعات عله العلوم» وقائل تعرات تجاربها، مهما وعدت وتغايرت هويات القائمين بها.

<sup>(</sup>١) رواد الإمام أحمد

ففي هذه الميادين نكون بإزاء المشترك إنساني عام، يمثل رصيداً اللعموم، الجامع بين مختلف الحضارات الإنسانية، عبر الزمان والمكان. .

وفي هذا الإطار: كان انفتاح العرب والمسلمين على فلك الهند وحسابها . . وعلى التراتيب الإدارية الفارسية . . وتدوين الدواوين الروماني . . والعلوم الطبيعية عند الإغريق . . ثم تطوير هذه العلوم المحايدة ، والإضافة إليها . .

وفي هذا الإطار \_ أيضًا \_ كان انفتاح الحضارة الغربية \_ إبان نهضتها الحديثة \_ على حضارتنا الإسلامية ، وأخذها هذا الرصيد من المشترك الإنساني العام ، وتطويره والبناء عليه والإضافة إليه . .

وفيه \_أيضا \_ يأتي انفتاحنا المعاصر على الحضارة الغربية في هذا الميدان . .

أما الساق الشانية التي يقوم عليها الميّزة العصوصيات الخضارية في العلاقة بين الخضارات الإنسانية المتعددة: فهي ساق الخصوصيات الخضارية في الهويات والثقافات والعقائد والفلسفات. وهي التي تحدث عنها الهانتجتون عبدقة عندما قال: ﴿إِنَّ الحضارة هي: كيان ثقافي . والخضارات تتمايز عن بعضها البعض باللغة والتاريخ والثقافة والعادات، وأهم من ذلك الدين، وأبناء الحضارات المختلفة لديهم آراء مختلفة عن العلاقة بين الله والإنسان، والفرد والجماعة، والوطن والدولة، والآباء والأبناء، والزوج والزوجة، وكذلك آراء متباينة عن الأهمية النسبية للحقوق والمسئوليات، والحرية والسلطة، والمساولة والتنظيم الهرمي . . وهي أكثر جوهرية من الاختلافات بين الأيديولوجيات السياسية والنظم السياسية النهاسية النهراء . .

وميادين هذه الخصوصيات الحضارية على العلوم الإنسانية والاجتماعية والآداب والقنون والجماليات والعادات والأعراف ، تلك التي تتغاير الأنساق الفكرية فيها بتغاير موضوعها ـ وهو النفس الإنسانية ـ تلك التي ليس لها ثبات المادة ـ موضوع العلوم المحايدة ـ وإنما تتغاير وفق المواريث والعقائد والفلسفات والثقافات والقيم والمثلُّل . . إلخ . . إلخ . .

وإذا كانت النجارب المادية تتكرر على المادة، فتثمر الحقيقة ذاتها والقانون نفسه، رغم التكرار ـ ورغم تغاير هويات القائمين بهذه التجارب ـ لثبات وحياد المادة،

موضوع التجارب. . فإن التجربة الفنية أو الشعرية أو الفلسفية أو الروحية ـ وكذلك الاجتهادات في العلوم الإنسانية والاجتماعية ـ يستحيل التماثل فيها عند تكرارها حتى لدى الإنسان الواحد؛ لأن موضوعاتها ـ النفس الإنسانية ـ ليس لها ثبات المادة الصماء ولا حيادها! . .

فعلى ساق العموم؟ الذي يمثل نطاق المشترك الإنساني العام في الفكر الإنساني . . وعلى ساق الخصوص؛ الذي يمثل التعددية في الهويات الثقافية والخضارية ، يقوم التمايز؟ الممثل لرؤية الإسلام لمعيار التعارف؛ بين الحضارات الإنسانية المتعددة . .

فهو \_ أيضًا \_ موقف وسطى جامع بين «العموم» و «الخصوص» ورافض لغلو الإفراط الذى يتوهم التضاد والقطيعة والعزلة بين الحضارات. . وغلو التفريط الذى يدعو إلى التقليد والتشبه والتبعية والذوبان في الحضارة المهيمنة، بدعوى واحدية الحضارة لكل العالمين! .

وإذا نحن شئنا أمثلة تطبيقية على وجود التعددية التمايز؟ بين الحضارات. كمونف وسطى بين دعاة التغاير ـ التضاد؟ بين الحضارات، وبين دعاة اتماثل ـ الوحدة! فيما يسمونها الحضارة العالمية! واالإنسانية الواحدة. . فإننا واجدون، مثلاً.

۱ - الاشتراك في «الإيمان بالخالق».. والخصوصية في «آفاق تدبيره»: ففي كل الحضارات، التاريخية منها والمعاصرة - وإذا نحن استثنينا القلة المادية المنكرة لوجود خالق لهذا الوجود - هناك اشتراك بين جميع أم تلك الحضارات في الإيمان بخالق لهذا الوجود.. فهذا الإيمان فطرة فطر الله الناس عليها..

وسع هذا الاشتراك. هناك خصوصيات حضارية في تصور كل حضارة من الخضارات لنطاق و أفاق عمل وفعل وتدبير الذات الإلهية الخالقة لهذا الوجود.

(أ) فالتصور الوثني الجاهلي لم ينكر وجود خالق لهذا الوجود ولكنه وقف في تصوره لعمل هذا الخالق عند حدود الخلق. . . ثم أشرك معه شركاء أخرين، زعم أنها الوسائط المدبرة لشئون الحياة الدنيا، يفزع إليهم الإنسان الجاهلي عند الملمات . . ولذلك لم ينع القرآن على التصور الجاهلي إنكار وجود الخالق للوجود، وإثما نعى عليه الوقوف بعمل هذا الخالق عند حدود الخلق»، دون أفاق التدبير في كل ميادين الوجود

وسائر شئون العمران . . لقد أقرَّهم على "نطاق الاشتراك" ـ الإيمان بخالق لنو جود ـ ونعي عليهم الإيمان بالشركاء الذين زعموا احتصاصهم ـ دون الله ـ بالتدبير لشتون هذه الحياة: ﴿ وَلَنُن سَأَلْتُهُم مِن خَلَق السَّمُواتِ وَالدُّرْضِ وَسَخَّرُ الشَّمِسِ وَالقَّمِرِ لَيقُولُنَ اللَّهُ فأنى يؤُفكُون (١٠) الله يبسط الرزق لن يشاء من عباده ويقدر له إن الله بكل شيء عليم (١٣) ﴾ [العنكبوت: ٦١، ٦١] ﴿ وَلَنْ سَأَلْتُهُمْ مِنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأُرْضِ لَيْقُولُنِ اللَّهُ قُلِ الحمدُ لله بلُ أكْشُرُهمُ لا يعلمون (٣٥) لله ما في السَّموات والأرض إنَّ اللَّه هُو الغنيُّ الحميد (٢٦) ﴾ [تفمان : ٢٥، ٢٦] ﴿ وَكُن سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ لِيقُولُنَ الله قُل أَفْرَ أَيْتُم مَا تَدَعُونَ مِن دُونَ اللَّهِ إِنْ أَرَادِنِي اللَّهُ بِضُرَّ هِلْ هِنْ كَاشْفَاتُ ضُرَّه أَوْ أَرَادِنِي برحمة هل هن ممسكات وحمته قل حسبي الله عليه يتوكّل المتوكّلون (٣٠٠) أو [الزمر : ٣٨] ﴿ وَلَنْ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلِق السَّمُواتِ وَالأَرْضِ لَيقُولُنَّ خَلِقَهُنَّ الْعَزِيزِ الْعَلِيمُ (١٠) الَّذِي جعل لكم الأرض مهدا وجعل لكم فيها سُلِلا لُعَلَّكُم تهتدون 🕦 والذي نزل من السماء ماء بقدر فأنشرنا بد بلدةً مُينا كذلك تخرجون (١٠) والذي خلق الأزواج كُلها وجعل لكم مَن الفَلْكَ وَالْأَنْعَامُ مَا تَرَكُبُونَ (٢٠٠) لتستوروا على ظَهْوره ثُمَّ نَذْكُرُوا نَعْمَةُ رَبُّكُم إذا استويتم عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبِحَانَ الَّذِي سَخُرِ لنا هذا ومَا كُنَا لَهُ مُقَرِنينَ (٣٠) وإنَّا إلى ربَّنا لمُتَقلُّونَ (١٠) وَجِعَلُوا لَهُ مِنْ عِبادِهِ جُزَّءًا إِنَّ الإِنسانِ لَكَفُورٌ مُبِينٌ (١٥) ﴾ [الزخرف: ٩٠].

ففي هذا التصور الجاهلي للذات الإلهية: اشتراك مع التصورات الأخرى في الإيمان بخالق أهذا الرجرد.. وفيه خصرصية جاهلية تقف بفعل الخالق عند حدود الخلق، وتشرك معه الشركاء في التدبير والتلبية لحاجات الإنسان في هذا الوجود!..

(ب) وفي التصور الأرسطي اليوناني للذات الإلهية: شبه من هذا النصور الوثني الجاهلي؛ فالله هو الخالق لهذا العالم. لكنه خلقه ثم تركه يعمل بالأسباب المادية الذاتية المركبة فيه: فعلاقة الخالق بالوجود اعلاقة منطقية اكعلاقة المقدمة بالنتيجة، وليست علاقة الراعي المدبر لشنون هذا الوجود! . .

فهنا في هذا التصور الأرسطي للذات الإلهية \_ اشتراك مع التصورات الأخرى في

الإيمان بخالق للكون. . وتمييز في علاقة الخالق بالخلق، وفي نطاق عمل وتدبير الله في المخلوقات.

(ج) وشبيه بهذه التصورات لنطاق عمل الذات الإلهية: التصور النصرابي الذي بدع ما تقيصر لقيصر، وما شه لله الله يحبس تابير الذات الإلهية عن العمران البشرى ويحصره في شنون الروح وعلكة السماء! . . فضلاً عن جعله الخلق لبشر \_هو المسيح ـ وليش الله!

(د) بل إننا نستطيع أن نسلك التصور العلماني في إطار هذه التصورات فهو ـ عند أغلب العلمانيين ـ لا بنكر الله كخالق للكون، ولا اللين كعقيدة و شعائر و عبادات . . ولكنه بحرر العمران الإنساني ـ في السياسة والاجتماع والاقتصاد ومناهج البحث ـ من الشريعة الإلهية؛ وضوابط التدبير الإلهي لهذه الميادين . .

ففي كل هذه التصورات «اشتراك» و«عموم» مع التصور الديني الحق، الذي تفرد به القرآن الكريم. وفيها «قيز وخصوصية» فارفة بينها وبين النصور الإسلامي لنطاق عمل وفعل وتدبير الذات الإلهية في الوجود. .

(ه) يتميز التصور القرآني لنطاق عمل وفعل وتدبير الذات الإلهية، عندما لا ينف بهذا النطاق عند حدود «الحلق» فقط لهذا الوجود، وإنما يجعل الله مسحانه وثماني ومادين الراعي والمدبر والحاكم منقضاته وشرعه واستخلافه لكل شئون الحياة، وساتر ميادين المحمران . فيهو «الحائق» وهو «مدبر الأسر» ﴿إِنْ رَبّكُم الله الذي خلق المسموات والأرض في سنة أيام ثم استوى على العوش يُديو الأمو ما من شفيم إلا من بعد إذنه ذلك والأرض في سنة أيام ثم استوى على العوش يُديو الأمو ما من شفيم إلا من بعد إذنه ذلك والله ربّكم فاعبدوه أفلا تذكّرون (ت) [يونس: ٢] . وله سبحانه وتعالى - «اخلق» و«الأمر» - أي التدبير - ﴿ ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين (١٠) » [الأعراف: على الله عالمين (١٠) » [الأعراف: على الله عندي الموافقة والذي "خلق» والذي «حدى» : ﴿ قال بكل شيء عليم (٢٠) ﴾ [العنكبوت: ٢٦] وهو الذي "خلقه ثم هدى (١٠) أو

وهكذا تشترك الحضارات في اعموم الإيسان بخالق لهذا الوجود. وفي الوقت ذاته تتسايز تصوراتها في الخصوصية انطاق وأفاق عمل وتنبير الخالق في هذا الوجود. الأمر الذي يؤكد حفيقة التمايز الخضاري والخصوصية الخضارية والتعددية في الخضارات.

٣ ـ الاثمتراك في اإنسانية الحضارات؟ . . والخصوصية في الصورات مكانة الإنسان في هذا الكونا؟ : فكل الحصارات اإنسانية ، عمني ألها صناعة الإنسان وإبداعه عندما برتقى من سلم التنمسان والشقافة والاستقرار . . وفي هذه الحقيقة تشترك كل الحضارات . .

لكن التصنور الللسفي لمكانة الإنسان في الكرد يختلف من حضارة إلى أخرى. رغم أن جميعها تشترك في كونها من صنع هذا الإنسان!...

(أ) فين فلسفة الخضارة البندية: النرفانا Nirvana ، معها يعص مقاهب التصوف الفلسفى، الغنوصية (١) ، الباطنية (١) ، العرفانية (٣) - تهسبن اللانسان . يجعله الخقي الطلق النت لا سبا إلى خلاصة إلا بالقناء في المطلق أو في ذات الحق الله .

(ب) وفي الفكر المادي: الذي ضع الحصارة الغربية قديما وحديثا دقاليه للإنسان يحمل الله سيد الكون الذي يستطيع ما لخرية والاحتيار مان يحل الحرام الديس ويحر الحرلان الديني من شئراد العمران ومتفوعة القيم مقحل من حقوقه العبيمية التي لا المنزم بشريعة من شرائع السماء

<sup>(1)</sup> الفتوصية ، السنة إلى عتوصيص الم اللعوفة الذوعة فلسفية وديلية وتلفيقية الزدهوت في المناخ خصرى الهليمي . وهي فائمة على أن اللعوفة الهي طويق الخلاص ، وليس الإيمان الليمي ، سواء أقامت النصوص أو العقل أو هما معا سبيل هذا الإيمان . وفي الفنوصية تلتقي الأفكار القسائية اليهودية بالأفلاطونية الحديثة بمعض تماليم المذاهب الفارسية القبيمة ، كالموذكية والمالوية ، انظر (القاموس الفلسفي) مجمع اللغة العوبية .

 <sup>(</sup>٣) المذهب العرفاني: فيه من الغنوصية والباطنية، وهوڤائم على أن اخلاص سبيله المعرفة.

(ج) أما الرؤية الإسلامية لكانة الإنسان في هذا الكون فإن مكانته هي مكانة الخليفة لله مسيحانه وتعالى في عمارة هذه الأرض، والخليفة حر وقادر ومريد ومستطيع وفاعل، لكن في حدود بنود عقد وعهد الاستخلاف الذي هو الشريعة ، الإلهية، فالإنسان سيد في الكون، وعبد لله ، وخليفة له . . وبعبارة الإمام محمد عبده (١٢٦٥ - ١٣٢٣هـ/ ١٨٤٩ م / ١٩١٥ م . - ١٩٠٥م): فإنه الإنسان اعبد لله وحده، وسيد لكل شيء بعده! ٥ . .

وهذه الرؤية الإسلامية لمكانة الإنسان في الكون هي خصوصية حضارية للحضارة الإسلامية تتميز بها عن الحضارات الإنسانية الأخرى . . كما أنها ثمرة للوسطية الإسلامية ، التي تقف عكان الخليفة بين "التأليه او التهميش"، وهي ثمرة من ثمرات التصور الإسلامي لنطاق عمل وتلبير الذات الإلهية . . فلما كان الله هو المدبر للخلق وليس فقط الخالق للوجود كان لتدبيره مدخل في الرعاية والترشيد للإنسان، وهذا المدخل هو عقد وعهد الاستخلاف الذي جعل الإنسان حاملاً للأمانة - فهو ليس المنفلة ومدبر هذا الوجود . . إنه الخليفة خالق ومدبر هذا الوجود . . إنه الخليفة

وهذا التصور الإسلامي للإنسان، كخايفة لله، مع تصور الذات الإلهية، كمدبر تلوجود الذي خلقه، هما وجها عملة واحدة، لعلها أخص ما يميز الحضارة الإسلامية، عن غيرها من الحضارات، فعنهما تتفرع خصوصيات أخرى كثيرة تشهد للحضارة الإسلامية بتميز الهوية وخصوصية الفلسفة، عند المقارنة بالحضارات الأخرى.

ولفكرة الخلافة والاستخلاف هذه استدادات وتجليات كشيرة في سيدان التميز الخضاري لحضارتنا الإسلامية ، تجدها في الفلسفة الإسلامية المتميزة لعلاقة الإنسان بالثروات والأموال . . فهو الملاك المجازي" مالك المنفعة المحكومة حريته في الحيازة والاستثمار والإنفاق ببنود عقد وعهد الاستخلاف . . استخلاف المائك الحقيفي ، مالك الرقبة ، الله سبحانه وتعالى . . « وأنفقوا مما جعلكُم مُستخلفين فيه الله الحديد : ٧] .

وهو حاكم، له حكم، وحاكمية، وإنشاه للأحكام، لكنه مكلف في عقد الاستخلاف أن يحكم وفق بنود هذا العقد: ﴿ وَأَنْ احْكُم بِيَنْهُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَلا نتبع أَهُواءهم واحذرهم أَنْ يَفْتُنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [المائدة: ٤٩] ﴿ يَا داوودُ إِنّا جعلناك خليفة في الأرض فاحكُم بين الناس بالحق ولا تُتبع الهوى فيصلك عن سبيل الله ﴾ [ص: ٢٦]

ولهذا الإنسان حقوق. . لكنها محكومة بحقوق الله - سبحانه وتعالى - وله مصالح . . لكنها يجب أن تكون اشرعبة . . معتبرة ا . . وله حرية . . لكنها محكومة بنطار عقد وعهد الاستخلاف . . والدولة التي يقيمها هي دولة الخلافة عن الأمة ، محكومة بسلطة الأمة ، التي هي - أي الأمة - مُستَخَلَفَةٌ لله ، محكومة سلطاتها بإطار الشريعة الإلهية . .

فهذا الموقع موقع الخليفة الذي أواده الله للإنسان في عمارة هذه الأرض مو الذي يعبر عن خصوصية الوؤية الإسلامية ، والتزامه في بناء الخضارة الإسلامية عو الذي يعبل هذا الإنسان . إنسانًا . وربانيًا في الوقت ذاته! . وهو الذي يحقق المعنى الذي يجعل هذا الإنسان : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكُ اللَّهُ يَا لَمُ تَدْرِكَ المُلائكة مِن ذاتها ، عندما خلق الله هذا الإنسان : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكُ لَلْمَلائكة إِنِي جَاعِلُ فِي الأَرْضِ خَلِيفة قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيها مِن يُفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نُسبح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون (٣٠) ﴾ [البقرة: ٣٠].

وكما أن تحقيق فلسفة الاستخلاف، وضوابط الخلافة يجعل الإنسان الخليفة: إنسانًا، وربانيًا في الوقت ذاته. . فإن دلك التحقيق يجعل من صناعته للحضارة: حضارة إنسانية، وإسلامية أيضا. . إنسانية الأنه هو صانعها، وإسلامية الأن صناعتها مضبوطة بضوابط ومقاصد الشريعة الإلهية . . وبهذا تتميز حضارة الاستخلاف . الإسلامية . عن غرها من الحضارات التي "تهمش" الإنسان أو التي اتؤلهه"! . .

7- الاشتراك في «الدين» . . والخصوصية في المصدرة وفي الفاقه»: فكل الحضارات الإنسانية تشترك في التدين بالديانات ـ وضعية كانت أر سماوية ـ بل إن الشريحة التي ألحدت وأحلت «المادة» محل «الله» قد جعلت من الفلسفة المادية عقيدة وديناً»؟! . .

لكن الحضارات تشمايز في رؤيتها لمصدر الدين. . فهناك حضارات الدينات الوضعية غير السماوية مثل ديانات الشرق الأقصى - ومعها في هذه القلسفة تقف التوضيعية الغربية عذاهيها المتعندة. للقد زعمت أن الدين ـ ككل أنوان الفكر وأنساقه - إلها هو إفراد بشرى، وثمرة من ثمرات العقل الإساني، بل وقالت إنه الممثل للفكر الإنساني في طور طمولة العقل البشرى، الذي ارتقي بعد الطفولة إلى مرحلة الميتافيزيقا، والإيمان عاوراء الطبيعة، ثم لما لضح أصبح وضعيًا، لا يرى علمًا حفيقيًا ولا معرفة حقيقية إلا إدا كانا من ثمرات التجارب الحسية والعقل المحرد، اتعللاتًا من حقائق الكون المادي للحسوس.

فهذه الحصارات عرفت الدين، لكنها جعلته اوضعًا إنسانيًا . وليس اوضعًا الهيئة ووحبًا سماويًا . . وحتى الحقسارات، او التصورات الدينية التي اشتركت لي الإيصان بالوضع الإلهي للدين، نراها قند نمايزت في تحديد أصاق عمل هذا الدين فالذين جعلوا الدين علاقة قردية وشخصية حاصة بين الفرد وحالقه، وشعائر عبادية محبوسة في القلوب والهياكل والصرامع، مع عزله عن أنا يصبط ويدير ويرشد كل ميادين الحياة وسائر شئون العمران الفاق كي منها والتطبيقي ـ هو لاه قند غيزت رؤية حضارتهم لأفاق عمل الدين، ولمعطاق الندين عن الرؤية الإسلامية لهاده الإفاق.

فالدين في الرؤية الإسلامية . فضلاً عن أنه وضع إلهي ووحي سماوي . هو الووح السارية في كل مجالات العمل الإنساني وسائر مناحي الحياة الإنسانية ، يضبط علاقة الفرد بريه ، ويمحيطه ، وبأهله وشعبه وأنته ، وبالإنسانية جمعاء . . كما يضبط علاقة الدنيا بالآخرة ، والعمران بالقيم ، والوسائل بالحكم والمقاصد والغايات ، والسياسة والاجتماع والاقتصاد ومناهيج البحث ونظريات المعرفة بالفارخات والأخلاقيات : قل الني هداي ويي إلى صراط مستقيم دينا قيما ملة إبر نهيم حبيدا ومناكد من المنسوك وسائي لله وبدائد أموت وأنا أول المسلمين وسكي ومحياي وسمائي لله وب العالمين (عنه الاسريك له وبدائك أعوت وأنا أول المسلمين (عنه ) قل أخير الله أبعي رباً وهو وب كل شيء ...

[175,171]

وهكذا تتميز الحضارة الإسالامية عندها تكون حمًّا إسلامية عن الحصارات الأخرى المشاركة لها في التدين وبقاق وآذاق التدين في الحياة . .

٤ ـ الاشتراك في العقل ١٠ . والخصوصية في العاهية العقلانية ١٤ بدون العقل العقل العقل العقل العقل الإنسانية هي العمال الإنسان العقل الرشيد . . وكل الحضارات الإنسان العاقل الرشيد . .

اكن . رغم هذا الاشتراك في العقلانية بين كل الحضارات الإنسانية ، فإن هناك قايزًا وحصوصية لحضارة عن أخرى في مقام العقل ، وفي مكانته بين سبل المعرفة الانجرى، ومن ثم ماهية العقلانية . .

فَالْحُفْ ارات المُشتركة في الاحتكام إلى العقل تتفاوت في درجات هذا الاحتكام، وفي مذي الاقتصار عليه:

(1) فقى المداهب الباطئية الغرصية . العرفانية ويُكثر العلى ونضمر المفارقة على المدال ونضمر المفارية . ين ويكاد الرحمات والحمس والعرفة الأخرى ويكاد الرحمات والحمس والعرفة الأخرى الباطني والإلهام والفيض والوهب أن تستناته بالمداف مسيحات ولذلك استحال بناه حضارة على العرفان، وإن أمكن أن يكون سبيلا لخلاص أحاد الناس الأن الخضارة بناء جمعى ، بينما العرفان تجربة شديدة التفرد والاختصاص أ . .

(ب) وفي المذاهب المادية والوضيعية : هناك إضلاء للقياء العنفي عن حصة الغرورالعقلاتي ! . . فالاحتكاء إلى يراهيته ! مع تمرات التجارات الحسيد . فننا سبيلا العراقة المغترات بينما ! وما لا تعقد العقول وتدرك الحواس لا يراكس لرسة حقاش المعارف والعلوم!

(ج) إما في الرؤية الإصلامية : التي اصطبعت بماستنتها الحقادة الأصلامية، فإذ للعقلانية ماهية متميزة تميزًا كيرًا

لقد تبلورت العقلاب العرب في طورها الدياس عندالم يكل هناك فل الالا وحى يجاورها، فجاءت عقلاب في عدرة من النقل ومن ومن السحاء منفرة بتحصيل المعارف وحقائل الأشياء . بينما للررت العقلالية الاسلامية الطلاف من الوحى القراني، وفي خضم الدفاع ش النيل، فجاءت عقلالية مؤمنة لإنسال مؤمن ويدرك أن ملكاته ومنها العقل هي سبية في العلم والإدراك إد قورت بالعلم الإلهي الكلى والمحبط ، ومن هنا جاءت العقلانية الإسلامية تقرأ النقل بالعقل، وتحكم

العقل بالنقل؛ لأنها قد جعلت النقل مع العقل، والحواس، والوجدان، سبلاً أربعة للمعرفة، تتكامل في تحقيق الهداية للإنسان. وجعلت مصادر المعرفة كتابى: الوحى المقروء، والكون المنظور . وليس فقط كتاب الكون المنظور، كما هو الحال في الوضعية الغربية . فللمعرفة مصدران . ولسبلها أربع هدايات . الأمر الذي عصم العقلانية الإسلامية من الصراع الذي اكتوت بناره الحضارة الغربية . الصراع بين العقلانية وبين اللاهوت . وهو الصراع الذي جعل العقلانية الغربية الحديثة نقضا للدين، بعد أن كانت في حقبتها اليونانية خلواً من الدين! . . بينما ظلت العقلانية الإسلامية ، وليست بديلاً ولا نقيضاً لهدايات الرضيعة للشريعة الدينية؛ لأنها واحدة من الهدايات، وليست بديلاً ولا نقيضاً لهدايات الدين.

بهذه العقلانية الإسلامية قيرت الحضارات الإسلامية ، رغم اشتراك سائر الحضارات في الاحتكام إلى العقل المبدع لهذه الحضارات! . .

٥-الاشتراك في «السببية».. والخصوصية في «مرجعيتها»: وإذا كانت الحضارات كلها قد اشتركت في الإيمان «بالأسباب» وبالعلاقة بين «الأسباب» و«المستشات، فإن مناهجها ومذاهبها وفلسفاتها قد قايزت في مرجعية هذه الأسباب وفي طبيعة العلاقة بيئها وبين المُسببات..

(أ) فهناك أهل «العرفان» الذين يجعلون «الله-الحق» - سبحاته وتعالى - سببًا أوحد، لا سبب سواه في وجود كل المُستَبَّبات وفيما يتولّد عنها . . بل لقد ذهبوا على هذا الدرب إلى حيث أنكروا الوجود الحقيقي عما عدا الله - سبحانه وتعالى ـ! . .

(ب) وهناك الحضارات المادية: والمذاهب الوصعية، الذي ترجع "السلسبات" إلى الأسباب المادية، المركبة في المادة وقواها وظواهرها، وفي الإنسان والاجتماع البشرى. وهم يرون فيها السبابًا ذائية "، ولبست مخلوقة خالق وراءها، ومفارق لمادتها، إما لأنهم يجحدون وجود هذا الحالق، أو يتصورونه على الصبورة التي تصورها عليه أرسطو (٣٨٤ - ٣٣٣ ق. م) محركًا أول، حرك العالم ثم تركه لقواه وأسبابه الدائية الفاعلة وحدها، دون علاقة تدبير بين الحالق وبين هذه الأسباب، أو قدرة على تغيير نظام عمل هذه الأسباب.

(ج) أما الموقف الإسلامي من مرجعية السبية فهو الذي يؤمن بوجود الأسباب. وبقيام العلاقة بينها وبين المُسبَّبات مع الإيمان بأن جميع هذه الأسباب: المركبة في المادة وقواها وظواهرها وفي الإنسان والاجتماع البشري، هي جسيعًا مخلوقة أيضًا لخالق هذه الأسباب، وأن عملها في مُسبِّباتها لا يعني انتفاء قدرة الموجد الأول والأوحد لها على إيقاف عملها، إذا هو - سبحانه وتعالى - شاء إخراج الأمر من العادة؛ إلى الخارق العادة؛ لحكمة يريدها الله.

لقد اتفق على هذا النصور للسببة منكرو الإسلام: الذين اصطبغت بفكرهم حضارانا الإسلامية. فالغزالي ( 50 - 0 - 0 - 1 - 1 1 م) الذي ينهسه البعض بإنكار السببة، والعلاقة الضرورية بين الأسباب والمسببات مو القائل: فإننا نسلم أن النار خُلقت إذا لاقاها قطنتان متماثلثان أحرقتهما ولم تغرق بينهما إذا تماثلتا من كل وجه. ولكنا مع هذا - نُجَوَّزُ أن يُلقي شخص في النار فلا يحترق، إما بتغير صفة النار أو بتغير صفة الشخص، فيحدث من الله تعالى أو من الملائكة صفة في النار تقصر سخونتها على جسمها بحيث لا تتعداها، وتبقى معها سخونتها وتكون على صورة النار حقيقتها، ولكن لا تتعدى سخونتها وأثرها، أو يحدث في بدن الشخص صفة ولا يخرجه عن كونه لحمًا وعظمًا فيدفع أثر النار، فإنا نرى من يظلي نفسه بالطّلق و رمادة نبائية عازلة) - ثم يقعد في تنور موقد فإنه لا يتأثر بالنار، والذي لم يشاهد ذلك ينكره، وإنكار الخصم اشتمال القدرة على إثبات صفة من الصفات في النار أو البدن ينكره، وأنكار من لم يشاهد الطلق وأثره، وفي مقدورات الله تعالى غرائب وعجائب، ونحن لم نشاهد جميعها، فلا ينبغي أن يُنكر إمكانها ويُحكم باستحالتها، "".

فإنكار الغزاني لم يكن للسببية، ولا لعلاقة الضرورة بين الأسباب والمسببات. وإنما كان اللسببية المادية، التي تنكر - بزعم الحتمية - قدرة مسبب الأسباب على خرق العادة، وذلك بخلق أسباب أخرى غير المعتادة!!!..

وابن رشيد (٥٢٠ ـ ٥٩٥هم/ ١١٢٦ ـ ١١٩٨م) ـ الذي انهمه البعض بالانحياز اللسببية المادية الهوجودات قد يفعل أن يُشك في أن هذ الموجودات قد يفعل (١) (تهافت الفلاسفة) ص ٢٠٠٨, طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣م بعضُها بعضًا ومن بعض، وأنها ليست مكنفية بانفسها في هذا الفاعل، بل يفاعل من خارج، فعلَّه شرط في فعلها، بل في وجودها، فضلاً عن فعلها. . ١١٠٥.

فكلاهما ـ الغزالي وابن رشد ـ على عكس ما توهم الدين ظنوا اختلافهما في هذه القضية ـ يقولان بالسببية، وبعلاقة الضرورة بين الأسباب والمسببات، مع رفض السببية المادية، التي تنكر فدرة وقعل تسبب الأسباب في إيقاف وتبديل فعل الأسباب في المُسبَّبات.

وهذا المذهب الإسلامي ، الجامع بن فعل السب ، المودع في الأشياء - الضائع وبين قدرة حالق الأسباب والمسببات على حرق العادة ، وتبديل الاسباب - أي إيحاد
عناصر سببية جديدة - هذا المذهب الإسلامي المنسب عن مدهب الذين الكرو اللسبية
من الباطئية الغنوصية - وعم يسمونها المعدة - ونفوا صلاقة الإسباب بنحميل العاب التي سموها الموقعة الدفعالوا - بنسبان النفري الالاعدام الاعدة ) وهر من كبار
فلاسفتهم: وقال لي - (أي الله سبحانه وتعالى) - كل دحد له عدة ، إلا الواقف وكل

والمتميز أيضًا عن مقدم الذين قالوا عالسبية المادية، هذا المدعب الإسلامي للشعير عن هذين المدهين هو الذي عبر عنه احاصط ١٦٣١ ـ ٢٥٥٥ هـ/ ١٨٠٠ ١٥٥٥) عندما قال: إن التوحيد؛ في الألوهية، وهو الدي يعتى الإيمان بخار الدلية الكرادي و. كان عبد على الأسباب الفاعلة في المدجو هات والتطبال ) ـ وقد دكون عدد عدا الام الدين وحيد على غير أهله ـ لكنه الحق المسكن المتعدود الوالمصيب هو الذي يحمع تحفيز التوحيد وإعطاء الطبائع حقها من الأصمال ومن رحم أن التوحيد لا يقدل إلا بإسال حقائق الطبائع فقد حمل عجزه على الكلام في التوحيد، وكذلك إذا فرم أن الصائم لا تصلح إذا قرنها بالتوحيد، ومن قال هد نقد حمل عجزه على الكلام في التوحيد، والمائلة وإعال على التوحيد المناه وإعاليات على الكلام في التوحيد المناه وإعاليات المناه والمائلة والمناه والم

١١) (تهافت التهافت) ص١٢٤. طبعة القاهرة شنة ١٩٠٣.

٢١٤/١ للرافف واللحاطبات النظر فقد اللوفية ، تجهيم ١١١ (يرق) عنهم ٥٠ عسدها . محمد د طبعة المعمد . المبعد المبعدة الفاهرة سنة ١٩٨٥م.

رفع أعمالها رفع أعيانها، وإذا كانت الأعيان هي الدالة على الله، فرفعت الدليل فقا. أبطلت المدلول عليه. . ٢ ١٦٠.

وهكذا، فمع اشتراك كل الحصارات الإنسانية في الإيمان بالسببية، نراها فد توزعته: مذاهب متمايزة في مرجعية الأسباب، وفي طبيعة العلاقة بين الأسباب والمسببات.

فكانت العنوصية الباطنية، المنكرة للأسباب المادية، والتي تحصر السببية في ذات الخالق مسحانه وتعالى وحده. .

وكانت المادية، التي تقف بالسبية عند الأسباب المادية وحدها.

وكانت الرسطية الإسلامية الخامعة في السببية دبين الأسباب المودعة في المخلوفات. وبين فعل الخالق للأسباب والمسببات. . فكانت السببية مشتركا إنسانيًا عاماء وقانت مذاهبها المثماورة من الخصوصيات الخضارية التي تتمايز فيها وبها الحضارات. .

وإذا كان رفاعة رافع الطهطاوى (١٣١٦ ـ ١٣٩٠ هـ/ ١٨٠١ ـ ١٨٧٣ م) قد مثل أول عين للشرق على حضارة الغرب، فإنه لم يخلط بين المشترك الإنساسي العام بين الخصارات وهو بعبارته وعلوم التمدن اللذي . . العلوم الحكمية علوم عسران الواقع المادي . . وبين الخصوصيات الحصارية من الفلسفات والثقافات والعقائد - التي هي عسران النفس الإنسانية - فدعا إلى التنامة على الغرب في الأولى . والتفذ فلسفتهم الوضعية في الثانية . . لقد ترجم ونشر - هو وتلامية - العلوم المحايدة . . . والتخذ والتحديث والتبيح عند العثل والتقد الفلسفة الوضعية التي نقف بوسائل المعرفة وآليات التحسين والتبيح عند العثل وديار العلوم البرانية . . العلوم الحكمية . . علوم الشمدن المدنى . . لكنها - مع ذلك - مضحونة بكثير من الفواحش والبدع والضلالات . . ولهم في الفلسفة حشوات ضلالية مخالفة لكل الكتب السماوية . . وليس لأهلها من دين النصرانية سوى الاسم نقط . . مخالفة لكل الكتب السماوية . . وليس لأهلها من دين النصرانية موى الاسم نقولون : •إن عمل يأذن فيه العقل صواب ، ولذلك فهم لا يصدقون بشيء عما في كتب أهل كل عمل يأذن فيه العقل صواب ، ولذلك فهم لا يصدقون بشيء عما في كتب أهل الكتاب ، لخروجه عن الأمور الطبيعية . . » .

<sup>(</sup>١) (كتاب الحيوان) ج٢ ص ١٣٤، ١٣٥. تحقيق الأستاذ عبدالسلام هارون. طبعة القاهرة

وفي مقابل هذه الخصوصية الوضعية للحضارة الغربية وهي الني رفضها الطهطاوي قدم خصوصية الحضارة الإسلامية في نظرية المعرفة، والعقلائية المؤمنة، وتأخى الحكمة والشريعة، فقال: إن تحسين النواميس الطبيعية لا يُعتَدُّ به إلا إذا أقره الشارع، والتكاليف الشرعية والسياسية التي عليها مدار نظام العالم مؤسسة على التكاليف العقلية الصحيحة الخالية عن الموانع والشبهات؛ لأن الشريعة والسياسة مبنيتان على الحكمة المعقولة لنا أو التَّعبُديَّة التي لا يعلم حكمتها إلا المولى سبحانه، وليس لنا أن نعتمد على ما يُحسنُه العقل أو يُقبحهُ إلا إذا ورد الشرع بتحسينه أو تقبيحه . ولا عبرة بالنفوس القاصرة، الذين حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التي ركنوا إليها تحسينا وتقبيحًا، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود بتعدى الحدودا . . فينبغي تعليم ركنوا إليها تحسينا وتقبيحًا، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود بتعدى الحدودا . . فينبغي تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع، لا بطرق العقول المجردة . . الاله

هكذا شهدت الحفائق على وجود النزوع الإنساني للتحضر، كمشترك إنساني عام بين كل البشر . . وعلى وجود فطاع كبير من العلم الإنساني، الذي لا تتغاير حقائقه ولا قوانينه إنسانيًا وإن تمايزت فلسفات تطبيقات هذه العلوم تبعًا لضبط التطبيقات بالضوابط الأخلاقية أو تحررها من هذه الضوابط.

وشهدت الحقائق أيضًا على غايز الحضارات المتعددة، في الإنسانيات والاجتماعيات والعقائد والفلسفات والمثل ومنظومات القيم وفلسفات التشريع والتقنين، وفي الآداب والفنون، وجميع ما تعمر به النفس الإنسانية في كل حضارة من هذه الحضارات.

فنحن - سرة أخرى - أمام تعددية حضارية، وتنوع حضارى، في إطار التروع الإنساني إلى التحضر، وهو الجامع لساتر بني الإنسان.

فإذا جاءنا داعية «عزلة . . وقطيعة . . وانغلاق» . ليدعو إلى «الاكتفاء الذاتي» في الخضارة، وإقامة الأسوار الصينية بين حضارتنا وبين غيرها من الحضارات . . قلنا له : إن هذه الدعوة لم تصح تاريخيًا في مجرى التقاء وتفاعل الخضارات . . وذلك فضلا عن استحالتها في العصر الذي نعيش فيه! . .

<sup>(1) (</sup>الأعمال الكاملة) ج٢ ص١٩٩، ١٦٠، ٢٧١، ٢٧١، ٣٨٦، ٣٨٦، ٢٨٧. دراسة وتحقيق ::ه. محمند همارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م

وإذا جاءنا المتغرب يريد الانسلاخ من هويتنا الحضارية المتميزة، والمميزة لحضارتنا الإسلامية، ويدعو إلى تسفيه خصوصياتنا الشرقية والعربية والإسلامية - مثل سلامة موسى (١٣٠٥ \_ ١٣٧٧ م / ١٩٥٨ م) - ليسقول: اإن الرابطة الشسرقية مسخافة . والرابطة الدينية وقاحة . ونحن لا نويد العربية ، لغة القرآن وتقالب العرب . ولا بدوأن نصطنع جميعا الثقافة والحضارة الأوروبيتين، ونتنصل من الشرق، ونولى وجوهنا نحو الغرب . الحضارة الغربية هي منا ونحن منها . ١٤٠٠!!

كان خير ردعليه لتغربه ما قاله المفكر الغربي "صامويل . ب. هانتنجنون" القإل الحضارة هي كيان ثقافي . والحضارات تتمايز عن بعضها البعض باللغة والتاريخ والثقافة والعادات، وأهم من ذلك الدين، وأبناء الحضارات المختلفة لديهم آراء مختلفة عن العلاقة بين الله والإنسان، والفرد والجماعة، والمواطن والدولة، والآباء والأبناء، والزوج والزوجة، وكذلك آراء متباينة عن الأهمية النسبية للحقوق والمسئوليات، والحرية والمسلطة، والمساواة والتنظيم الهرمي. وهذه الاختلافات هي نتاج قرون. . وهي أكثر جوهرية من الاختلافات بين الأبديولوچيات السياسية والنظم السياسية . . » .

فهذا التحليل الغربي ـ تشمايز الحضارات هو سن أعمق وأدق الردود على المتغربين الداعين للإلحاق والالتحاق بالنموذج الحضاري الغربي، بدعوي وحدة الحضارة، عالميًّا وإنسانيًّا. .

وذلك فضلاً عما سقناه ـ في هذا الفصل ـ عن غيزنا الحضاري من شواهد ووقائع وبينات . .

إن عالمنا يجب أن يكون «منتدى حضارات» تتفاعل جميعًا، من موقف وسوقع الراشد المستقل، الذي يصافح الدنيا دون أن يتنازل عن ابصمته التي تميّزه، وهويته التي تمثل الجوهر والروح الحضارية الحافظة لتميّزه عن الآخرين عبر الزمان والمكان. .

\* \* \*

# التعَدُّديَّ تبين «نعمة الوحدة» و«نقمة التفتيت»

لا نغائى إذا قلنا إن التعددية الهى ثمرة إسلامية ارتبطت برسالة الإسلام وتجسدت فى حضارته. لأن التعددية هى معيار ارتقاء الإنسان، عندما يقبل الآخر فيتعايش معه، وعندما ينضج فيبصر إلى جانب عوامل وسمات الاختلاف عوامل وسمات الوحدة والاتفاق، وعندما يبلغ به النضج الحد الذي يرى فيه ضرورة الاختلاف كالاتفاق لأن التنوع والتعدد زينة للحياة وإغناء للأحياء، فهو كالاتفاق فطرة إنسانية، وضرورة من ضرورات الحياة ! . .

ولأن هذا الطور من فكر البشر هو طور النضوج، ولأن الإسلام قد ختم رسالات السماء إلى الإنسان عندما بلغت الإنسانية سن الرشد فلقد ارتبطت التعددية بشريعة الإسلام وأمته وحضارته . .

فقبل الإسلام ـ وحتى في بلاد كمصر، استهرت بالتسامح والانفتاح الحضاري والتعايش مع الآخرين والتأثر بهم ـ وجدنا الديانة التوحيدية لـ "إخناتون" (١٣٦٩ ـ ١٣٥٣ ق. م) تدمر معابد "أمون"، وتضطهد كهنتها وتطارد أتباعها في كل مكان. فلما انتصرت "الآمونية" على "الإخناتونية" بادلتها اضطهاداً باضطهاد، حتى اجتثتها وطوت صفحتها من الوجود.

وعندما دخلت النصرانية إلى مصر، شن أقباطها النصاري حملة إبادة ضد ديانتها القديمة، فهدموا معابدها، ودمروا هياكلها، وأحرقوا مكتباتها، وسحلوا كهنتها وفلاسفتها!... وكذلك صنعت مصر ـ الدولة الرومانية الوثنية ـ بنصارى الأقباط المصريين . . بل لقد استمر الاضطهاد لهم حتى بعد تدين الدولة الرومانية بالنصرانية ، ذلك أن اختلاف المذهب ـ داخل النصرانية ـ كان مصدر اضطهاد وإبادة من الملكانيين البيزنطيين لليعاقبة المصريين . . حتى ليؤرخ نصارى مصر حتى اليوم بعصر شهدائهم ، الذين استشهدوا على يد نصارى مثلهم لمجرد الاختلاف في المذهب! . . فلم يسع مذهب مذهب مذهباً آخر حتى داخل الدين الواحد! . .

بل لقد صنع المصريون النصارى ذلك الاضطهاد مع بعضهم البعض، فاضطهدت الأرثوذكسية - التى شكل أثناسيوس (٢٩٥ ـ ٣٧٣م) مذهبها اضطهدت الآريوسية الموحدة ـ نسبة إلى «آريوس» Arius (٢٨٠ ـ ٢٣٦م) ـ وطاردت أنصارها، حتى أزالتها من الوجود! . .

فكان تاريخ الدين والتدين خالبًا من سماحة التنوع ورحابة صدر التعددية، حتى ارتفعت في مصر رايات الإسلام، فأعلن عمرو بن العاص (٥٥ ق. هـ ٤٣ هـ/ ٤٧٥ مـ ٢٦٤ م) الأمان الديني لكل المتدينين، وأمن المضطهدين من قبط مصر، فعاد الهاربون في الصحاري والمغارات، ورد إليهم الإسلام الحق في حرية الاختيار للدين وللمذهب، بل ورد إليهم كنائسهم المغتصبة، فكان الإسلام أول دين يؤسس ويحرر دور العبادة للمخالفين! . . وكان قرآنه أول كتاب دين لا يتحدث عن الحفاظ على المساجد وحدها بل يضع ترتيبها وفق التاريخ من نهاية دور عبادة الملل والشرائع في ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهذمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يُذكر فيها اسم الله كثيراً في [الحج: ٤٠]

هذا عن مصر، التي يضرب المثل بشعبها في التسامح الديني والتعايش بين المختلفين. .

وفي الغرب الروماني، والولايات الشرقية الرومانية، كان «الاستفراد»، ورفض التعددية منهاجًا منبعًا. . فالوثنية الرومانية تضطهد النصاري، وتلقى بهم أحياء إلى الأسود طعاما! . . وعندما تدين الرومان بالنصرانية صنعوا الاضطهاد نفسه مع الوثنين! . . بل ومع النصاري الذين اختلفوا معهم في المذهب! . . وفي كل عهودهم - الوثنية. . والنصرانية ـ مارسوا الاضطهاد مع اليهود، إيادة وتهجيرًا، وهدمًا للمعابد، وتحويل أماكنها إلى مجمعات للنفايات والقاذورات! . .

ولقد استمر هذا الإكراه والقهر في ربوع الحضارة الغربية وامتداداتها طوال تاريخها سنّة سيئة مرعية ومتبعة إلى حد كبير . ويكفى أن نطائع مرجعاً علميًا واحداً ، كتبه مستشرق منصف ، هو «سير توماس . و . أرنولد « (١٨٧٤ - ١٩٣٠م) لنرى هذه القسمة والخصوصية الحضارية الغربية ، تقابلها وتناقضها سماحة الإسلام . المؤسسة على التعددية \_ إزاء الديانات الأخرى ومعتنقيها .

فشارلمان (٧٤٢ ـ ٨١٤م) فرض النصرانية على السكسونيين بحد السيف . . وفي الداغرك استأصل الملك كنوت cnut الديانات غيسر المسيحية من بلاده بالقوة والإرهاب . . وفي بروسيا فرضت جماعة إخوان السيفBmetheren of the sward المسيحية على الناس بالسيف والنار .

وفي ليفونيا، فرض فرسان Drdo fatrumm militine christ النصرانية على الشعب فرضًا. .

ونى جنوب النرويج، ذبح الملك أولاف ترايجفيسون كل من أبي اعتناق المسيحية، أو قطع أيديهم وأرجلهم ونفاهم وشردهم، حتى انفردت النصرانية بالبلاد.

وفي روسيا، فرض قلاديمير Vladimir عام ٩٨٨ م النصرائية على كل الروس سادة وعبيدًا أغنياء وفقراء غداة اعتناقه لها! . . ولم يُعترف فيها بإمكانية تعدد الأديان بلا في مرسوم صدر عام ١٩٠٥ م! . . وفي الجيل الأسود البلقان قاد الأسقف الحاكم دانيال بتروقتش d. petrovich عملية ذبح غير المسيحيين - بمن فيهم من المسلمين - ليلة عيد الميلاد عام ١٧٠٣ م! . . وفي المجر أرغم الملك شارل روبرت غير المسيحيين على التنصر أو النفي من البلاد عام ١٣٤٠ م . . وفي إسپانيا - قبل الفتح العربي - كان المجمع السادس - في طليطلة - قد حرم كل المذاهب غير المذهب الكاثوليكي ، وأقسم الملوك على تنفيذ هذا القانون بالقوة! .

وحينما امتد نفوذ ونهج الحضارة الغربية هذا، شهد التاريخ هذا القهر والاضطهاد والإكراه. . فالبعاقبة في مصر والشرق أضطهدهم التصاري الملكانيون، بالقتل والنفى والتشريد.. وقتل جستنيان الأول (٥٢٧ ـ ٥٦٥ م) مائتى ألف من القبط فى مدينة الإسكندرية وحدها، حتى اضطر من نجا من القتل إلى الهرب فى الصحراء.. وفى أنطاكية حدث القهر والاضطهاد أنفسهما لغير المسيحيين، ولمعتنقى غير مذهب الدولة الرومانية من المسيحيين!.. وفى الحبشة، قضى الملك سيف أرعد (١٣٤٢ ـ ١٣٤٢ م) بإعدام كل من أبى الدخول فى المسيحية، أو نفيهم من البلاد.. وصنع ذلك الملك جون فى الربع الأخير من القرن التناسع عشر الميلادى!.. ناهيك عن مأساة مسلمى الأندلس على يد فرديناند وإيزابيلا!..

لقد سنت الحضارة الغربية سنة الإكراه في الدين، واتخذت القهر في أبشع صوره سبيلاً لانفراد المسيحية بساحة التدين، بل وانفراد مذهب واحد من مذاهبها بعقائد الذين أكرهوا على "الإيمان"! . . وكان شعارها كلمات "الوصية" المنسوبة إلى القديس نويس (١٢١٤ ـ ١٢٧٠م) والتي تقول: "عندما يسمع الرجل العامي أن الشريعة المسيحية قد أسى، إلى سمعتها فإنه ينبغي ألا يذود عن تلك الشريعة إلا بسيفه، الذي يحب أن يطعن به الكافر في أحشائه طعنة نجلاء (١)! . .

فنحن \_ إذن \_ أمام الخصوصية غربية ؟ ، اعتمدت سبل القهر والإكراه لتوحيد المعتقد والمذهب الديني ، حتى لقد خلت مواطنها المسيحية من الأقليات الدينية ، التي هي شهادة النسامح والتعايش بين الديانات . .

فالاستفراد الديني ـ بل والمذهبي ـ كان هو المنهج السائد. . ولم تعرف التعددية طريقها إلى تلك المجتمعات إلا بعد أن تعلمتها من «نظام الملل» العثماني، في العصر الحديث أ . .

أما الإسلام فمنذ أن ارتفعت راياته على هذه الولايات، وجدنا أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، ومعه صحابة الرسول راي عندما دخل القدس (١٥ه/ ١٣٦م) وعقد لأهلها «العهد العمري» الذي قن حرية التدين، وحق الاختيار الديني، ونهج التعددية.. وجدناهم يفرشون أرديتهم ويحملون عليها النفايات والقاذورات التي وضعها الرومان في مواطن العبادة، ويعهدون لها طهرها وقدسيتها، بل ويتتبعون هذه

<sup>(</sup>۱) أرثولك (اللنعسوة إلي الإمسلام) ص ۳۰ - ۳۲ - ۲۷ - ۱۲۲ - ۱۲۵ - ۱۳۵ - ۱۳۱ - ۱۶۱ - ۱۶۱ - ۱۶۳ - ۱۶۳ - ۱۶۳ - ۱۶۳ ۱۵۶ - ۱۵۹ - ۲۲۲ - ۲۲۰ - ۲۷۶ - ۲۷۶ ، ترجمة د. حسن إبراهيم حسن ، د. عبدالمجيد عايدين ، إستماعيل التخراوي، طبعة القاهرة سنة ۱۹۷۰م .

الأماكن التي سبق وعُبد فيها الله ، وقق مختلف الشرائع ، فيقيمون فوقها المساجد والمحاريب التي تتلى فيها آيات الله ﴿ آمن الرّسُولُ بِما أَنْزِلَ إِلَيْه مِن رَبّه والمؤمنون كُلُّ آمن بِاللّه وملائكته وكُتُبِه ورسُله لا نُفَرَقُ بَيْن أحد مِن رسُله وقَالُوا سَمِعنا وأَطْعَنا غَفْرانك رَبّنا وإلَيْك المصيرُ ( ( 1 ) ﴾ [البقرة: ٢٥٨] ﴿ لا إكراه في الدين قد تبيّن الرّسُهُ مِن النّي ﴾ [البقرة: ٢٥٦] ﴿ وقُلِ الْحَقُ مِن رَبّكُم فَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرُ وقُلِ الْحَقُ مِن رَبّكُم فَمَن شَاءَ فَلْيَكُفُر وقُلِ الْحَقُ مِن رَبّكُم فَمَن شَاء فَلْيكُفُر ﴾ [الكهف: ٢٩] ﴿ لَكُمْ دِينَكُم ولِي دين من ربكم فمن شاء فليكُومن وَمَن شاء فليكُفُر ﴾ [الكهف: ٢٩] ﴿ لَكُمْ دِينَكُم ولِي دين

ف الإسلام بدأ فجر التعددية في تاريخ الإنسان؛ لأنه الشريعة التي علقت إيمان المؤمن بها على الإيمان بكل الرسل والرسالات! . . ولم يقف الإسلام بالتعددية وانتنوع والاختلاف عند حدود الحق الإنساني الانكي يجوز التنازل عنه الواغما ارتفع بها إلى مقام السنة الإلهية والقانون الرباني الذي لا تبديل له ولا تحويل . . فهي القاعدة والسنة الكونية والنهج الحضاري الذي أراده الله . . ﴿ لَكُلُ جَعَلْنَا مَنكُم شَرِعةً وَمَنهاجًا ﴾ والمائدة: ٤٨] ﴿ ومن آياته خَلقُ السموات والأرض واختلاف ألستكم وألوانكم إن في ذلك لآيات للعالمين (١٠) ﴾ [الروم: ٢٢] ﴿ يَا أَيُها النّاس إنّا خلقناكُم من ذكر وأنفى وجعلناكُم شُعُوبًا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله انقاكم ﴾ [الحجرات: ١٣] وصدق الحديث النبوي على هذه الآيات القرآنية : في الأنبياء إخوة لعكلات (أمهات متعددات) . دينهم واحد، وأمهاتهم شتى الله المتعددات) . دينهم واحد، وأمهاتهم شتى الناس

وقنَّتُها الدستور الأول للدولة الإسلامية الأولى: ٩٠٠ وأن يهود أمَّةٌ مع المؤمنين. لليهود دينهم وللمسلمين دينهم، وبينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم الأثم،

وجسدتها الحضارة الإسلامية واقعًا معيشًا. . فعاشت وتعايشت، وشاركت في الإبداع الحضاري كل ألوان التنوع والتعددية . .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والإمام أحمد.

<sup>(</sup>٢) (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة) ص ١٩٠، ٢٠.

ففي الإطار الإسلامي الأوسع عاشت الثمايزات القومية، تحدد اللغات دوائرها. . وتعايشت التمايزات الدينية ـ سماوية ووضعية ـ تحدد الشرائع دوائرها وانتماءاتها .

وفي الإطارالعوبي الإسلامي وجدنا ونجد خارطة التعددية في الأقوام، يتجاور فيها -مع العرب ـ الأكواد والبربر ، والأرمن والآراميون، والسوريان، والتركمان، والشركس، والأتراك، والإيرانيون، والنوبيون والزنوج واليهود الغربيون. . إلخ . .

وعلى خارطة التعددية في الملل والشرائع والمذاهب الدينية، وجدنا ونجد: اليونان، الروم، الأرثوذكس، والنساطرة الأشوريين، والأقباط الأرثوذكس، والبعاقبة الأرثوذكس، والسريان الروم الأرثوذكس، والسريان الروم الأرثوذكس، والأرمن الأرثوذكس، والإقسساط الروم الكاثوليك، والكلدان الروم الكاثوليك، والموارنة الروم الكاثوليك، والبروتسنانت، والإنجيليين، واليهود الكاثوليك، والبوتسنانت، والإنجيليين، واليهود الربانيين الأرثوذكس، والبهود القرائين، والبهود السامريين، والصابئة، والبزيدية والشوابك، والبهائية، والديانات القبلية الزنجية الأرواحية.. إنخ..

وعلى خارطة التعددية في المذاهب الإسلامية \_ الكلامية والفقهية \_ السنة بمذاهبها، والشبعة بمذاهبها. . فهناك : الأحناف، والمالكية، والشافعية، والحنابلة، والجعفرية، والزيدية، والإباضية، والظاهرية، والإسماعيلية، والدروز، والعلويون (النصيرية) إلخ. .

هكذا، تجسدت في خارطة الحياة الإنسانية - بالحضارة الإسلامية: أمة واحدة، وضمت كل ألوان التنوع والتعدد والاختلاف في الفروع التي تكوّن لبنات البناء الواحد الأمة الإسلام - المتحدة في العقيدة والشريعة والحضارة ودار الإسلام - والمتنوعة فيما عدا ذلك من السمات والقسمات!..

تلك هي قصة الاقتران بين التعددية والإسلامية؛ كأمة وحضارة. كما عرضت لها فصول هذا الكتب.

لكننا. . ومنذ الغزوة الاستعمارية الغربية الحديثة نشهد مخططًا معاديًا لوحدة الأمة ، يريد أن يحوّل انعمة التعددية الى انقمة ! وأن ينتقل بطوائف الأقوام والملل والمذاهب من البنات في بناء الأمة الواحدة إلى اثغرات في جدار الأمن الوطني والمقومي والحضاري . .

بدأ ذلك المخطط بحداولات بونابرت (١٧٦٩ - ١٨٢١ م) مع نفر من أقباط مصر، إبان الحملة الفرنسية عليها (١٢١٣ هـ/ ١٧٩٨ م). عندما أغرى جماعة من «أراذل الأقباط» \_ كما سماهم الجبرتي (١١٦٧ - ١٢٣٧ هـ/ ١٧٥٤ ـ ١٨٢٢ م) فأقاموا فيلقًا قبطيًا، شارك مع الجيش الفرنسي في القهر الاستعماري لمصر وفي إخماد ثوراتها وانتفاضات مدنها وقراها ضد الغزاة . . وكانت قيادة هذا الفيلق "للمعلم" يعقوب حنا (١١٥٨ ـ ١٢١٦ هـ/ ١٧٤٥ ـ ١٨٠١م) \_ الذي نبذته كنيست القبطية . . وجعله الفرنسيون "جنرالاً"! . . وسماه الجبرتي «يعقوب اللعين"! . .

ولقد استهدفت هذه المحاولة البونابرتية وحدة الأمة، عندما أرادت سلخ مصر باسم «الاستقلال» عن محيطها العربي والإسلامي، وقطع روابطها بهويتها الحضارية وتراثها الإسلامي، وذنك بإلحاقها بالغرب، وإحلال «التشريعات التي ترضى عنها فرنسا» محل شريعة الإسلام التي تمثل سمة من سمات وحدة الأمة الإسلامية (١٠) . وكانت تلك أقدم محاولات التفتيت للأمة في عصرنا الحديث.

وتزامنت مع هذه المحاولة دعوة بونابرت سنة ١٧٩٩ م للطوائف البهودية - التي نعمت في الخضارة الإسلامية بما لم تحلم به في حضارة أخرى - دعوته لها كي تتحالف مع جيشه الغازي ومشروعه الاستعماري، فتقوم بدور "تغرة الاختراق" و"موظئ القدم"، وذلك مقابل تحكينهم من فلسطين. فأصدر بونابرت نداءه لهذه الطوائف اليه دية، أثناء حصاره لمدينة "عكا" فقال:

امن نابليون بونابرت، القائد الأعلى للقوات المسلحة للجمهورية الفرنسية في إفريقيا وأسيا إلى ورثة فلسطين الشرعيين.

أيها الإسرائيليون، أيها الشعب الفريد.. انهضوا بقوة، أيها المشردون في النبد.. لا بد من نسيان ذلك العار الذي أوقعكم تحت نير العبودية، وذلك الخزى الذي شل إرادتكم لألفى سنة..

<sup>(</sup>۱) د. أحمد حسين الصاوى (المعلم يعقوب بين الحقيقة والأسطورة) ض ١٢٣ ـ ١٣٣ ـ: ملحق ٢، ٧، ٨ ـ ضعة انفاهرة سنة ١٩٨٦م.

إن فرنسا تقدم لكم يدها الآن حاملة إرث إسرائيل.. إن الجيش الذي أرسلتني العناية الإلهية به.. قد اختار القدس مقراً لقيادته، وخلال بضعة أيام سينتقل إلى دمشق المجاورة، التي استهانت طويلاً بمدينة داود وأذلتها.. يا ورثة فلسطين الشرعيين: إن الأمة الفرنسية.. تدعوكم إلى إرثكم بضمانها وتأبيدها ضد كل الدخلاء.. الأال

فكما بدأ المشروع الاستعماري الغربي فتح ثغرات الاختراق والتفتيت على جبهة أقباط مصر. . بدأ فتح ثغرة ثانية على جبهة الطوائف اليهودية . . ساعيًا إلى نحويل "نعمة التعددية" إلى "نقمة التشرذم والتفتيت"! . .

وبعد هزيمة مشروع بونابرت . . واصلت إرساليات التنصير الدينى والتخريب الثقافى - الفرنسية - محاولات الاختراق والتفتيت ، بالعمل على تحويل بعض الطوائف والمذاهب والملل إلى ثغرات اختراق تفتت وحدة الأمة ، وتهدد أمنها الوطنى والقومى والحضارى . . فمدارس الإرساليات الفرنسية في الشام ، استهدفت - كما عبرت عن ذلك مراسلات قناصلهم - «جعل سوريا - (أي الشام الكبير) - حليفًا أكثر أهمية من مستعمرة »! و قامين هيمنة فرنسا على منطقة خصبة ومنتجة ا! وتحويل الموارنة إلى مستعمرة المورسا في كل وقت »! وذلك وصولاً إلى «جعل البربرية العربية - (كما قالوا)! - تنحنى لا إراديًا أمام الحضارة المسيحية لأوروپا » (٢٠)! ! .

وما حاوله الفرنسيون مع الموارنة: حاوله الإنجليز مع الدروز، في التاريخ ذاته!.. وحاولوه مع اليهود، عندما أرادوا استخدامهم في فلسطين سدًا أمام مشروع مصر، بقيادة محمد على باشا (١١٨٤ ـ ١٢٦٥ه/ ١٧٧٠ ـ ١٨٤٩م)، لتجديد شباب الشرق، وعلاج أمراض الدولة العشمانية.. فكتب وزير الخارجية الإنجليزي بالمرستون» إلى سفيره في "إستانبول" اللورد "بونسونيي" في ١١ أغسطس سنة

 <sup>(</sup>١) محمد حسنين هيكل (المفاوضات السربة بين العرب وإسرائيل ـ الأسطورة والإمبراطورية والدولة اليهودية) الكتاب الأول ص ٣١، ٣٢. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٦م.

 <sup>(</sup>٢) من مراسلات القناصل محقوظات أرشيف وزارة الخنارجية الفرنسية بهاريس لسنوات ١٨٤٠ ـ
 ١٨٤٢ ـ ١٨٤٨ ـ ١٨٩٧ م انظر د. صحمه عمارة (هل الإسلام هو الحل؟ لمإذا، . وكنيف؟) ص٢٢. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م.

١٨٤٠م، يقول له: «عليك أن ثقنع السلطان وحاشيته.. بأنه إذا عاد الشعب اليهودى تحت حماية السلطان ومباركته إلى فلسطين، فسوف يكون ذلك مصدر ثراء له، كما أنه سوف يكون حائلاً بين محمد على أو أى شخص آخر يخلفه وبين تحقيق خطته الشريرة في الجمع بين مصر وسوريا» (١)!!

فالهدف هو التفتيت للأمة، بتوظيف البهود عقبة ضد «الجمع بين مصر وسوريا»! .

كذلك، سعى الإنجليز إلى ما سبق وسعى إليه بونابرت، فمقاصد المشروع الغربى واحدة.. مع اختلاف المحتكر للثمرات!.. وذلك عندما استهدفوا علاقة أقباط مصر بحسلمبها.. عن طريق العداء للاثنين، ومحاولات ضرب الجميع.. وذلك بإقامة قواعد اختراق للتنصير، وفق المذاهب النصرانية الغربية تارة، وبغرس وتنمية الشقاق الطائفي مع المسلمين تارة أخرى.. وبالعداء لوحدة الأمة في كل الأحايين - فاللورد كرومر (١٨٤١ - ١٩١٧م) - المعتمد البريطاني في مصر - تزعجه وحدة الأمة أقباطها ومسلميها - في منظومة القيم، حتى ليتعذر التمييز بين القبطي والمسلم، فينتقد دينيهما! ويحدد أن العدو بالنسبة له هو الطابع الشرقي للحضارة، الذي يميزها عن الحضارة الغزية الغازية .. فيقول: فإن مسيحية القبطي محافظة - (جامدة) - بقدر ما هو إسلام المرقي، والأن ديانته التي تسمح بالتقدم قد حوصرت بأخلاط معادية للتقدم .. وإذا شرقي، ولأن ديانته التي تسمح بالتقدم قد حوصرت بأخلاط معادية للتقدم .. وإذا كان المسلم لم يصبح مسيحيًا على أي وجه من الوجوه. فإن القبطي قد أصبح مسلمًا من قمة رأسه إلى أخمص قدميه في المسلك الأخلاقي واللغة والروح المناه المن قمة رأسه إلى أخمص قدميه في المسلك الأخلاقي واللغة والروح المناه ا

فعدو كرومو - المعتمد البريطاني للاستعمار الإنجليزي في مصور عو وحدة الأمة والحضارة، التي جعلت الجميع شرقيين، بصوف النظر عن الملل والشرائع، والتي جعلت النصرائي المصرى متوحدًا مع المسلمين في المسلك الأخلاقي واللغة والروح! . .

<sup>(</sup>١) (المقاوضات السرية بين العرب وإسرائيل) الكتاب الأول، ص ٤٤، ٥٤.

<sup>(</sup>٢) كرومر (مصر الحديثة) والنص في: محمد السماك (الاقليات بين العروبة والإسلام) ص ٩٣ ـ طبعة . بيروث، سنة ١٩٩٠م.

وعندما أخذ مخطط بونابرت مع اليهود والذي تبناه الإنجليز إبان تصاعد دورهم الاستعماري في الوطن العربي عندما أخذ هذا المخطط طريقه إلى التطبيق في أرض الواقع، عبر وعد بلفور سنة ١٩٢٧م، والانتداب البريطاني على فلسطين (١٩٢٠ - ١٩٤٨م). وقيام الدولة الصهيرنية سنة ١٩٤٨م، أصبح لهذه الدولة - كقاعدة غربية في قلب وطن الأمة - مخططها للتفتيت والتفكيك، والذي يستهدف إلغاء الأمة . . وتحويلها إلى ركام من الطوائف والملل والتحل والمذاهب والأقوام والأعراق. .

ولأن الإسلام هو عامل التوحيد الأول لهذه الأمة، فلم يقف مخطط التفتيت الصهيوني عند دائرة الأمة العربية، وإنما امتد ليشمل عالم الإسلام، من شبه القارة الهندية إلى المغرب الأقصى على شاطئ الأطلسي! . . فكانت الخطة التي صاغبها المستشرق الصهيوني ابرنارد لويس، Bernard Lewis

والتي نشرتها مجلة Executive Intelligence researchproject التي تصدرها وزارة الدفاع الأمريكية \_البنتاجون\_ والتي يخطط فيها التقسيم الشرق إلى دويلات إثنية أو مذهبية . . وبموجب تلك الخطة يدعو برنارد لويس إلى :

١ ـ ضم إقليم بلوشستان الباكستاني إلى مناطق البلوش المجاورة في إيران، وإقامة دولة يلوشستان.

٢ ـ ضم الإقليم الشمالي الغربي من الباكستان إلى مناطق البوشتونيين في أفغانستان،
 وإقامة دولة بوشتونستان.

٣ ـ ضم المناطق الكردية في إيران والعراق وتركيا، وإقامة دولة كردستان.

إن اقتطاع المناطق الكرديه والبلوشيه من إيران يفتح ملف التعسيم الداخلي لإيران،
 في ضبوء الواقع الإثنى، مما يحقق إقامة الدويلات التالية:

(أ) دريلة إيرانستان.

(ب) ودويلة أذربيجان.

(ج) ودويلة تركمانستان.

(د) ودويلة عربستان.

#### ٥ \_ إقامة ثلاث دول في العراق:

- (أ) إحداها كردية سنية في الشمال.
- (ب) والثانية سنية عربية في الوسط.
- (ج) والثالثة شيعية عربية في الجنوب.

### ٦ \_ إقامة ثلاث أو أربع دويلات في سوريا:

- (أ) منها واحدة درزية.
- (ب) وثانية علوية (نصيرية).
  - (ج) وثائثة سنية .

#### ٧\_و تقسيم الأردن إلى كيانين:

- (أ) أحدهما للبدو.
- (ب) والآخر للفلسطينيين ـ (دون إشارة للضفة الغربية للأردن . . التي تستضمها إسرائيل)! . .

٨ أما العربية السعودية فسوف يحسن إعادتها إلى الفسيفساء القبلية التي كانت فيها قبل إنشاء المملكة سنة ١٩٣٣م، بحيث لا يعود لها من الوزن سنوى ما للكويت والبحرين وقطر وإمارات الخليج الأخرى!...

٩ \_ يعاد النظر في الجغرافيا السياسية للبنان، على أساس إقامة:

- (أ) دويلة مسيحية.
- (ب) ودويلة شيعية .
- (ج) ودويلة سنية .
- (٠٠) ودويلة درزية.
- (هـ) ودويلة علوية.

- ١٠ \_ تقسم مصر إلى دولتين على الأقل:
  - (أ) واحدة إسلامية.
    - (ب) والثانية قبطية .
- ١١ \_ يفصل جنوب السودان عن شماله، لتقام فيه:
  - (أ) دولة زنجية مستقلة في الجنوب.
    - (ب) ودولة عربية في الشمال.
- ١٢ ـ يعاد النظر في الجغرافيا السياسية للمغرب العربي، بحيث تقام للبربر أكثر من دولة حسب التوزع والانتماء القبليين.
- ١٣ ـ كذلك يعاد النظر في الكيان الموريتاني من خلال الصراع القائم بين العرب والزنوج والمولدين.

وبعد هذا التخطيط، الذي يضيف إلى اتجزئة وتفتيت (سيكس بيكو) سنة العام أكثر من ثلاثين دويلة ، عرقية ، ودينية ، ومذهبية . . يضيف برنارد لويس قوله : اإن الصورة الجغرافية الحالية للمنطقة لا تعكس حقيقة الصراع ، وإن ما هو على السطح يتناقض مع ما هو في العمق : على السطح كبانات سياسية لدول مستقلة ، ولكن في العمق هناك أقليات لا تعتبر نفسها عثلة في هذه الدول ، بل و لا تعتبر أن هذه الدول تعبر عن الحد الأدنى من تطلعاتها الخاصة »! .

ف المخطط لا يرى إلا الصراع . . وهو يريد تفتيت الأقوام والملل والمذاهب إلى دويلات اليس لها أدنى مقومات الدول . . كل ذلك لحساب جعل الطوائف اليهودية التي لا تجمعها روابط الأمة الواحدة أو الحضارة الواحدة ، والتي لم تقم عبر تاريخها الطويل دولة متحدة . . كل ذلك لحساب أن تصبح هذه الطوائف الدولة المهيمنة على وطن العروبة وعالم الإسلام! . .

نعم، يضصح برنارد لويس عن هذا المقصد، فيقول في هذا المخطط: اويري الإسرائيليون أن جميع هذه الكيانات لن تكون فقط غير قادرة على أن تتحد، بل سوف تشلها خلافات لا انتهاء لها على مسائل حدود وطرقات ومياه ونفط وزواج ووراثة. إلخ. ونظرًا لأن كل كيان من هذه الكيانات سيكون أضعف من إسرائيل، فإن هذه ستضمن تفوقها لمدة نصف قرن على الأقل،(١٠)! .

ففي سبيل العدو الإسرائيلي - الموظف لحساب المشروع الغربي - يكون التخطيط والتنفيذ لتفتيت وحدة الأمة الإسلامية إلى ذرات من الأقوام، والملل والنحل والمذاهب والطوائف والأعراق والألوان! . .

ولم يقف الأمر عند التخطيط . . بل نقد أخذ هذا المخطط طريقه إلى التنفيذ بعد سنوات قليلة من قيام إسرائيل . . فبدأ السعى لتحويل عالمنا وأمتنا إلى المجتمعات فسيفسائية .. . أو مجتمعات الموزايك Mosaic Society.

ففي سنة ١٩٥٤م تقدم «دافيد بن جوريون» - أحد مؤسسي الدولة الصهيونية ، وأول رئيس لوزراتها - فأعلن : إن الوقت يعتبر مناسبًا لدفع لبنان - (أي الموارنة) - إلى المطالبة بإقامة دولة مسيحية . . وإن هذا المشروع سوف يؤدي - حين نجاحه - إلى إحداث تغيير أساسي وحاسم في الشرق الأوسط ، وستبدأ مرحلة جديدة . . ال . .

وسجل هموشى شاريت « (رئيس وزراء إسرائيل يومئذ) ـ في مذكراته ، بثاريخ ٢٧ فيراير سنة ١٩٥٤ م تفصيل اقتراح: ابن جوريون الله العربية النان هو الحلقة الأضعف في الجامعة العربية ، ومعظم الأقليات في الدول العربية الأخرى هي أقليات إسلامية ، باستثناء الأقباط ، لكن مصر هي أكثر الدول العربية تماسكا واستقراراً خاصة أن الأغلبية هناك تتشكل من مجموعة دينية واحدة ، ذات تراث واحد ، فيما لا نؤثر الأقلية القبطية بشكل جدى في الوحدة السياسية والوطنية للدولة ، على عكس الوضع في لبنان ، إذ يشكل المسيحيون الأغلبية عبر التاريخ اللبناني ، وهذه الأغلبية لها تراثها وثقافتها المختلفة عن تراث وثقافة الدول العربية الأخرى الأعضاء في الجامعة العربية . (لقد كانت غلطة لا تغتفر من فرنسا أنها وسعت حدود لبنان إلى ما هو عليه اليوم) إذ ضمن الحدود الحالية للبنان لا يستطيع المسلمون أن يفعلوا ما يريدون ، حتى لو كانوا يشكلون الأكثرية هناك ، وذلك خوفًا من المسيحيين ـ (لست أدرى ما إذا كانوا يشكلون

<sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص١٣١ ـ ١٣٣، ١٤٣٠.

الأكثرية بالفعل؟) ـ وهكذا تبدو مسألة خلق دولة مسيحية أمرًا طبيعيًا، لها جذورها التاريخية، وستلقى مثل تلك الدولة دعمًا واسعًا من العالم المسيحي الكاثوليكي والبروتستانتي. .

كان مثل هذا الأمريدو شبه مستحيل في الظروف العادية، وذلك لسبب رئيسي هو كون المسيحيين يفتقرون إلى الشجاعة والحافز من أجل تنفيذ مشروع كهذا، أما في حالة انتشار الفوضي والاضطرابات وظهور أعراض الثورة أو الحرب الأهلية، فإن الأمر يصبح مختلفًا، إذ يتصرف الضعيف كبطل في مثل تلك الأوقات، وبما أننا لا نستطيع الجزم بالنسبة للأمور السياسية، نقول ربما كان الوقت الحالي هو الظرف المناسب لخلق دولة مسيحية مجاورة كنا، ومن دون مبادرتنا ودعمنا القوى لا يمكن إخراج تلك الدولة إلى حيز الوجودا. يبدولي أن هذا هو واجبنا الأساسي، أو على الأقل أحد الهموم الرئيسية لسياستنا الخارجية، وهذا يعني أن علينا أن نحسن استثمار الجهد البشرى، وعامل الوقت، والعمل بكل الطرق الممكنة لإحداث تغيير أساسي في لبنان، البشرى، وعامل الوقت، والعمل بكل الطرق الممكنة لإحداث تغيير أساسي في لبنان، يجب علينا تجنيد «ساسون» (١) وكل من يتكلم العربية بيننا، ولن نتقاعس عن توفير يجب علينا تجنيد «ساسون» (١) وكل من يتكلم العربية بيننا، ولن نتقاعس عن توفير الأموال اللازمة لإنجاح هذه السياسة، ولا بأس لو اضطررنا أحيانًا إلى إنفاق الكثير دون التوصل إلى نتائج سريعة.

فلنركز جهدنا جميعا على هذه القضية، فقد لاحت في الأفق فرصتنا التاريخية، ولن يغفر لنا التاريخ إضاعتها سدى. لنكن على ثقة بأن موقفنا هذا لا يتضمن أي تحد للقوى الكيرى، إذن علينا أن نشرع في العمل فوراً وقبل فوات الأوان.

وفي سبيل الوصول إلى ما نبتغيه، علينا فرض قيود على الحدود اللبنانية وتنظيمها ويستحسن اختيار بعض اللبنانيين في الداخل والخارج وتجنيدهم من أجل خلق الدولة المارونية. لست على معرفة بأناس يمكننا التنسيق معهم في لبنان ولكن هناك طرقًا عديدة يمكننا بواسطتها تحقيق المشروع المقترح...».

إمضاء: دافيد بن جوريون

 <sup>(</sup>١) هو اموشيه ساسون، أحد الخبراه الصهايئة في اللغة العربية، والعادات العربية، والدسفير إسرائيل في
مصر بعد إقامة العلاقات الديلوماسية، ومؤلف كتاب (سبع سنوات في بلاد المصريين) وهو عن سنوات
سقارته بحصر من سنة ١٩٨١ حتى عام ١٩٨٨م.

وفي تعقيب "موشى شاريت" على هذه "البروتوكولات"، التي سطرها بن جوريون"، كتب في ١٩٥٨ مارس سنة ١٩٥٤ م يقول: "إنني بالتأكيد أحبذ تقديم المساعدات والدعم الفعال لأي شكل من أشكال تحريك الأقلية المارونية بهدف تثبيت وتقوية ميولها الانعزائية، بغض النظر عن مدى فرص النجاح أمامها، في حال وجود مثل تلك القاعدة يعتبر مجرد تحريك الأقليات عملاً إيجابيًا لما قد ينتج عنه من آثار تدميرية على المجتمع المستقر، ناهيك عن المتاعب التي يمكن أن يسببها للجامعة العربية، كما أنه يخدم غرض صرف الأنظار عن تعقيدات الوضع العربي الإسرائيلي، ويذكي النار في مشاعر الأقليات المسيحية في المنطقة، وتوجيهها نحو المطائبة بالاستقلال.

وعلاوة على ذلك، أود أن أؤكد على ضرورة إبقاء هذه الخطة في نطاق السرية الكاملة ؛ لأننا في حال تسريها وانتشارها وهو خطر لا يمكن إنكاره في ظل الظروف الراهنة للشرق الأوسط سنعاني خسارة لن يعوضها شيء، ولو كان نجاح العملية ذاتها . . ؟!

هكذا\_ ومنذ سنة ١٩٥٤م ـ بدأت إسرائيل تنفيذ مخطط:

(1) تشبيت وتقوية الميول الانعزالية للأقليات في العالم العربي . . بدءًا بالأقلية . المارونية . .

(ب) وتحريك الأقليات لتدمير المجتمعات المستقرة، وإذكاء النار في مشاعر الأقليات المسيحية في المنطقة، وتوجيهها نحو المطالبة بالاستقلال!!..

وفى ضوء هذا المخطط، علينا أن نراجع مظاهرالانعزال لدى الأقليات.. وألوان تحركاتها كأقليات، وتزايد الحديث عن همومها داخليًا وخارجيًا و وتزايد الأضواء المسلطة عليها، في عزلة عن مجتمعاتها! أ.. علينا أن نراجع مظاهر وثمرات هذا المخطط عبر العقود التي تلت هذا التخطيط!.. وأن نرصد الأفكار والنظريات والمؤسسات التي احترفت وتحترف اصناعة عزل وتحريك الأقليات!.

وإذا كان اموشى شاريت ارتيس وزراء إسرائيل يومئذ قد كتب هذا التعقيب على مذكرة ادافيد بن جوريون في مارس سنة ١٩٥٤م، فلقد عقدت القيادة الإسرائيلية اجتماعاً مشتركًا، لوضع هذا التخطيط في التنفيذ في ١٦ مايو سنة ١٩٥٤م - احضره كبار مستولى وزارتي الدفاع والخارجية، وفيه طالب «بن جوريون» مرة أخرى بتحريك الأوضاع في لبنان، والقيام بعمل ما، خاصة أن الظروف ملائمة للغاية؛ بسبب تزايد التوتر بين العراق وسوريا، وتفاقم الأوضاع الداخلية التي تعانى منها سوريا، وسارع «موشى ديان» إلى تأييد موقف «بن جوريون» بحماس بالغ.

كان أهم ما يشغل «ديان» هو العثور على ضابط لبنانى، ولو برتبة رائد، للقيام بدور المنقل للشعب المسيحى (١)، وفي حال إيجاد مثل هذا الشخص يكون دور إسرائيل العمل لاستمالته بإظهار المودة تجاهه أو إغرائه بالأموال، عندها سيتمكن الجيش الإسرائيلي من دخول لبنان واحتلال الأجزاء الضرورية من الحدود، وأخير الخلق كيان مسيحى يقيم علاقات وثبقة مع إسرائيل، أما بالنسبة للمناطق الواقعة جنوب «الليطاني» فسوف يتم ضمها إلى إسرائيل نهائياً».

"بعد ذلك أوصى رئيس الأركان\_"ديان"\_بتنفيذ هذه الخطة في الغد، ودون انتظار النتائج التي ينتظر أن يسفر عنها الوضع المتوتر بين دمشق وبغداد. . ».

ويعلق اموشى شاريت افى مذكراته على نتائج اجتماع ١٦ مايو سنة ١٩٥٤م فيڤول: افى الوقت ذاته، وافقت على تشكيل لجنة مشتركة من موظفى وزارتى الدفاع والخارجية لمعالجة الشئون اللبنائية، على أن تكون تلك اللجنة (كما طائب بن جوريون) تحت إشراف رئيس الوزراء.

كان رئيس الأركان - اديان " - لم يزل مصراً على رأيه ، بضرورة العثور على ضابط لبنانى لاستخدامه كواجهة لتنفيذ أغراضنا فيتمكن الجبش الإسرائيلي عندها من الاستجابة لنداء الإغاثة المنطلق من لبنان ، ويهرع لتحريره من الاضطهاد الإسلامي ، لن تكون تلك العملية سوى مغامرة جنونية ، لكن علينا أن نعمل لمنع المضاعفات الخطيرة ، وعلى اللجنة أن تكلف بهمة القيام بالدراسات ، وأن تعمل بحذر وتعقل لتوجيه وتشجيع الدوائر المارونية الرافضة للضغوط الإسلامية كي تضع ثقتها بنا وتعتمد علينا كليًا . . ١٤ .

 <sup>(</sup>١) لاحظ أن المسيحيين يومئذ في ابنان كالرا بهيمنون على مختلف ميادين وقطاعات ومؤمسات الدولة وللجتمع.

ونحن عندما نقرأ هذا الذي كتبه الموشى شاريت "في مذكراته بتاريخ ١٨ مايو سنة ١٩٥٤م. في مذكراته بتاريخ ١٨ مايو سنة ١٩٥٤م. فكأنما نشاهد ما تجسد على أرض لبنان في السبعينيات والثمانينيات إلى لقد استطاع التنفيذ الصهيوني بتحريك الأقلية المارونية نحو المزيد من الانعزالية . ويخلق العمالة في صفوفها في الروقيق البروتيركو لات التي سجلتها مذكرات الموشى شاريت في الخمسينيات (١٠)! الـ

ولم يكن لبنان سوى نقطة البدء. . فمنذ الخمسينيات حدد هذا المخطط التفتيتي أن الهدف هو المنطقة، وليس فقط البنان فالهدف من تحريك الأقليات هو تدمير مجتمعاتها المستقرة، وإذكاء النار في مشاعر الأقليات في المنطقة، وتوجيهها نحو المطالبة بالاستقلال. . تحقيقًا لواقع «المجتمعات الفسيفسائية أو مجتمعات الموزايك Mosaic Society».

فبدأ عند عقد الشمانينيات تطوير المخطط، لتعميمه في الوطن العربي، كخطوة نحو الآفاق التي رسمها له برنارد لويس. . آفاق العالم الإسلامي، من شبه القارة الهندية إلى شاطئ الأطلسي! . .

ففي ١٨ ديسمبر سنة ١٩٨١م. نشرت جريدة "معاريف" الإسرائيلية نص محاضرة لوزير الدفاع الإسرائيلي "أربيل شارون"، تحدث فيها عن أمال التفنيت في الثمانينيات للجنمعات عمصر كان "بن جوريون" يستبعد إمكانية تفنيتها في الخمسينيات!.. قال "شارون": "إن إسرائيل تصل بمجالها الحيوى إلى أطراف الاتحاد السوقيتي شمالاً، والصين شرقًا، وإفريقيا الرسطى جنوبًا، والمغرب العربي غربا (أي العالم الإسلامي كله) فهذا المجال عبارة عن مجموعات قومية وإثنية ومذهبية متناحرة، ففي الباكستان شعب البلوش، وفي إيران يتنازع على السلطة كل من الشيعة والأكراد، والمسألة الأرمنية، أما في العراق فمشكلاته تندرج في الصراع بين السنة والشيعة والأكراد، في حين أن سورية تواجه مشكلات الصراع السني العلوي، ولبنان مقسوم على عدد من الطوائف المتناحرة والأردن مجال خصب لصراع من نوع: فلسطيني بدوي، كذلك في الإمارات العربية، وسواحل المملكة العربية السعودية الشرقية، حيث يكثر الشيعة في الإمارات العربية، وسواحل المملكة العربية السعودية الشرقية، حيث يكثر الشيعة

<sup>(</sup>١) انظر: د. سعبه الدين إبراهيم (الملل والنحل والأخراق: هموم الأقليات في العالم العربي) ص ٧٤٠ـ ٧٤٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤م.

من ذوى الأصول الإيرانية، وفي مصر جو من العداء بين المسلمين والأقباط، وفي السودان حالة مستمرة من الصراع بين الشمال والجنوب المسيحي الوثني، أما في المغرب فالهوة ما بين العرب والبربر قابلة للاتساع، (١).

فكأنه يعيد قراءة مخطط التفشيت الذي وضعه ابرنارد نويس! للعالم الإسلامي بأسره، مع حديث عن هذا العالم الإسلامي باعتباره «المجال الحيوي لإسرائيل!!! وهو «جنون كاذب للعظمة». . فما إسرائيل ـ في هذا المخطط . إلا اأداة». . وشريك!! . .

وفي العالم التالي - سنة ١٩٨٢م - تعبد المنظمة الصهبونية العالمية الإفصاح عن هذا المخطط، فتنشر مجلتها الفصلية (الاتجاهات) "كيڤونيم" Kivunim - عدد ١٤ فبراير سنة ١٩٨٢م - تحت عنوان اإستراتيجية إسرائيل في الثمانينيات : اإن العالم العربي - الإسلامي ليس هو المشكلة الإستراتيجية الأساسية التي ستواجهنا خلال الثمانينيات، وذلك على الرغم من أن له النصيب الأوفر في تهديد إسرائيل بسبب قوته العسكرية الأخذة في الازدياد.

وهذا العالم، بطوائفه وأقلباته وأجنحته ونزاعاته الداخلية التي تؤول إلى دمار داخلي مذهل - كما نشهد اليوم في لبنان وإيران غير العربية، والآن في سوريا أيضًا "- غير قادر على التصدى لمشكلاته الأساسية الشاملة، وبالتالي فإنه لا يشكل تهديدًا فعليًا لدولة إسرائيل في المدى البعيد وإنما في المدى القصير، إذ هناك أهمية كبرى لقوته العسكرية الآنية:

قعلى المدى البعيد لا يستطيع هذا العالم البقاء ببنيته الحالية في المناطق المحيطة بنا، من دون تقلبات فعلية .

إن العالم العربي مَبْنيٌّ مثل برج ورقى مؤقت، شيده الأجانب (فرنسا وبريطانيا في العشرينيات) من دون اُعتبار لإرادة السكان وتطلعاتهم، فقد قسم إلى ١٩ دولة، كلها مكونة من تجمعات من الأقليات والطوائف المختلفة التي يناصب بعضها البعض

<sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٤٤٣.، ١٤٣.

 <sup>(</sup>٢) في ذلك الناريخ كانت الحرب الطائفية في ثنان قائمة، وكانت أحداث حساة بين جساعات إسلامية والحكومة مثارة، وكانت إيران في جرب مع العراق وتزاع مع الأكراد.

العداء. وهكذا فإن كل دولة عربية \_ إسلامية تتعرض اليوم لخطر التفتت الإثني \_ الاجتماعي في الداخل، لدرجة أن بعضها يدور فيه الآن حروب أهلية .

إن صور الوضع (القومية - الإثنية - الطائفية هذه) من المغرب حتى الهند، ومن الصومال حتى تركيا، تشهد على انعدام الاستقرار، والتفتت السريع في جميع أنحاء المنطقة المحيطة بنا.

وعندما نضيف إلى ذلك الصورة الاقتصادية فإننا ندرك إلى أى حد تقوم المنطقة بأسرها فعلاً على برج من الورق، من دون أى فرص للتصدي لمشكلاتها الخطرة.

إن مصر مفككة ومنقسمة إلى عناصر سلطوية كثيرة، وليس على غرار ما هي الحال اليوم، لا تشكل أي تهديد لإسرائيل، وإغا ضمانة للأمن والسلام لوقت طويل، وهذا اليوم في متناول يدنا.

إن دولاً مثل ليبيا والسودان والدول الأبعد منهما لن تبقى على صورتها الحالية ، بل ستقتفى أثر مصر في انهيارها وتفتتها ، فمتى تفتتت مصر تفتت الباقون(!!) - إن رؤية دولة قبطية مسيحية في صعيد مصر ، إلى جانب عدد من الدول ذات سلطة أقلية - مصرية ، لا سلطة مركزية كما هو الوضع الآن ، هي مفتاح هذا التطور التاريخي الذي أخرته معاهدة السلام ، لكنه لا يبدو مستبعدًا في المدى الطويل .

إن الجبهة الغربية - التي تبدو للوهلة الأولى معضلة - هي أقل تعقيداً من الجبهة الشرقية، حيث أصبحت ماثلة أمامنا اليوم جميع الأحداث التي كانت بمثابة أمنية في الغرب، ذلك أن تفتت لبنان بصورة مطلقة إلى خمس مقاطعات إقليمية هو سابقة للعالم العربي بأسره، بما في ذلك مصر وسوريا والعراق وشبه الجزيرة العربية، إذ أخذ ينحو منحى مشابها منذ اليوم.

إن تفتت سوريا والعراق لاحقًا إلى مناطق ذات خصوصية إثنية ودينية، على غرار لبنان، هو هدف من الدرجة الأولى بالنسبة لإسرائيل في الجبهة الشرقية في المدى البعيد؛ إذ إن تشتيت القوة العسكرية لهذه الدول هو اليوم الهدف المرسوم في المدى القصير، وسوف تتفتت سوريا وفق التركيب الإثنى والطائفي إلى عدة دول مثل لبنان

حاليًا(١)، بحيث تقوم على ساحلها دولة علوية ـ شيعية، وفي منطقة حلب دولة سنية، وفي منطقة دمشق دولة سنية وفي منطقة دمشق دولة سنية أخرى معادية للدولة الشمالية، والدروز سيشكلون دولة، ربحا أيضًا في الجولان عندنا (١) وطبعًا في حوران وشمال الأردن، وستكون هذه ضمانة الأمن والسلام في المنطقة بأسرها في المدى الطويل، وهذا الأمر في متناول يدنا اليوم.

إن العراق - الغنى بالنفط من جهة ، والذى يكثر فيه الانشقاق والأحقاد فى الداخل من جهة أخرى - هو المرشح المضمون لتحقيق أهداف إسرائيل ، إن تفتيت العراق هو أكثر أهمية من تفتيت سوريا (٢٠٠٠) ، فالعراق أقوى من سوريا ، وقوته تشكل فى المدى القصير خطراً على إسرائيل أكثر من أى خطر آخر ، وحرب عراقية - سورية ، أو عراقية - إيرانية سوف تفتت العراق وتؤدى به إلى انهيار فى الداخل قبل أن يصبح فى إمكانه التأهب لخوض صراع على جبهة واسعة ضدنا . وكل مواجهة بين الدول العربية تساعدنا على الصمود فى المدى القصير ، وتختصر الطريق نحو الهدف الأسمى ، وهو تفتيت العراق إلى شبع مثل سوريا ولبنان ، وفى العراق سوف يكون التقسيم الإقليمى والطائفي مناحاً ، كما كان الوضع في سوريا في العهد العثماني ، وهكذا تقوم ثلاث دول (أو أكثر) حول المدن العراقية الرئيسية : البصرة ، وبغداد ، والموصل ، إذ تنفصل مناطق شيعية في الجنوب عن الشمال السنى والكردى بأكثريته ، ولعل المواجهة الإيرانية العراقية تؤدي إلى ازدياد حدة هذا الاستقطاب اليوم .

إن شبه الجزيرة العربية بأسره هو مرشح طبيعي للانهيار، وأكثر اقتراباً منه، بفعل ضغط داخلي وخارجي، وهذا الأمر غير مستبعد في معظمه، خصوصاً في السعودية، سواء أبقيت القوة الاقتصادية القائمة على النفط أم انخفضت في المدى البعيد فالاضطراب والانهيار من الداخل هما مسار واضح وطبيعي في ضوء تركيبة الدولة القائمة، التي تفتقر إلى كيان.

إن الأردن هدف إستراتيجي أتى في المدى القصير، لكنه ليس كذلك في المدى الطويل؛ لأنه لا يشكل أي تهديد فعلى في المدى الطويل؛ لأنه لا يشكل أي تهديد فعلى في المدى الطويل؛ بعد النحلال وتصفية الحكم

<sup>(</sup>١) الإشارة إلى لبنان أثناء الحوب الطائفية . . وقبل اتفاق الطائف، والتغلب على محنة الحرب

<sup>(</sup>٢) الجولان السوري المحتل من قبل إسرائيل في حرب يوتيو سنة ١٩٦٧م.

<sup>(</sup>٣) في ضوء هذه الأولويات يقرأ ما يحدث لوحدة العراق بعد حرب الخليج الثانية وبعد البقزو الأمريكي سنة ٢٠٠٣م.

المديد للملك حسين، وانتقال السلطة إلى الفلسطينيين في المدى القصير. ليس هناك أي إمكان بأن يبقى الأردن قائماً على صورته وبنيته الحاليثين في المدى الطويل، وينبغى أن تؤدى سياسة إسرائيل حرباً أو سلمًا إلى تصفية الأردن بنظامه الحالي، ونقل السلطة إلى الأكثرية الفلسطينية، فتبديل الحكم شرقى النهر، سوف يؤدى أيضا إلى تصفية مشكلة المناطق الآهلة بالعرب غربي النهر حربا أم سلما، إن الهجرة من المناطق والجمود الاقتصادي الديموجرافي فيها، هو الضمانة للتغيير الوشيك على ضفتى النهر ""، وعلينا أن نكون ناشطين من أجل تسريع هذا التغيير، وفي وقت قريب.

إنه .. في العصر النووي .. لا يمكن ضمان بقاء إسرائيل إلا بمثل هذا التفكيك، ويجب من الأن فصاعدًا بعثرة السكان، وهذا دافع إستراتيجي قإذا لم يحدث ذلك، فليس باستطاعتنا البقاء مهما كانت الحدود (٢٠)، أ! .

ولم تغير حقبة التسعبنيات. بما حملت من مشاريع اللتسويات بين العرب وإسرائيل ـ شيئًا من التحطيط الإستراتيجي الصهيوني لتفتيت وشرذمة العرب والمسلمين، ولا من مثابعة تنفيذ هذا التخطيط. .

فتى ٢٠ مايو سنة ١٩٩٢م عقدت ندوة دعا إليها "مركز بارايلان للإبحاث الإسترائيجية" مائير سنة ١٩٩٢م عقدت ندوة دعا إليها "مركز بارايلان للإسترائيلية مشاركت فيها وزارة اخارجية الاسرائيلية مركز الأبحاث السياسية" التابع لها مواسهم فيها بحثون من "مركز ديان" التابع جساعة تل أبيب من الدوة حول "الموقف الإسرائيلي من الحماعات الاثنية والطائفية في منطقة الشرق الأوسط» وطمع حاتها ونطلعاتها الاستقلالية ، في ضوء ما حققه أكراد العراق الله .

أى أن حرب الخليج الثانية سنة ١٩٩١م.. وما فتحته من أبواب التعزق العربي والتشرذم الطائفي قد مثلت بالنسبة لمخطط التفتيت الصهيوني عامل تصعيف ومرحلة جديدة لدفع واقع عالمنا العربي في اتجاه التنفيذ؛ التخطيط القديم..

<sup>(</sup>١) أفي تهجير العرب من طلبطنين إلى شوعي الأردن. وتحقيل النقاء اليهودي على اللاوض التورائية؛ أنسا هو التحطيط الأول المبشروع الصهيوني . أوص علا شحب لشعب للعب بلا أوضرا

<sup>(</sup>٢) (الأقليات بين المورية والإسلام) ض ١٤٠ ـ ١٤٤ .

ولقد ناقشت هذه الندوة أحد عشر بحثًا، تفصح عناوينها مجرد العناوين - عن المحتوى. فعنها:

«تأييد إسرائيل للنزعات الانقصائية للجماعات العرقية والإثنية، والاعتبارات الكامنة وراءه». .

و «حرب الخليج هل أتهت تقسيم لبنان ١٩٠٠.

و الدعم إسرائيل للحركة الكردية، قبل وبعد حرب الخليج ال. .

والثورة الشيعة في جنوب العراق، أثناء حرب الخليج، . .

و «سوريا هل ستبقى دولة موحدة في ظل انتعاش الاتجاهات الانفصالية في المنطقة والعالم ٤٠٠ .

و "إسرائيل ونضال جنوب السودان من أجل الاستقلال والحرية». .

و الاستقطاب بين المسلمين والأقباط في مصر الم

واإسرائيل ونضال البربر في شمال إفريفياً . .

و الشيعة في أفظار الخليج (السعودية ـ البحرين ـ الكويت ـ الإمارات ـ قطر) هل . يثورون كما ثار شيعة لبنان؟ . . الموقف الإسرائيلي والإيراني . .

و «إسرائيل ودول الجوار في إفريقيا: أثيوبيا-تشاد-السنغال». .

و العلاقات بين إسرائيل ودول الجوار المحيطة بالعالم العربي (تركيا - إيرانا -أثيوبيا). . ».

وفي هذه الأبحاث. . كشف عن صفحات قديمة في مخطط التفتيت، تمت فيها «اتصالات» و «محاولات» صهيونية مع أفراد الطوائف والملل والأقوام العرب والمسلمين، سبقت قيام الدولة الإسرائيلية سنة ١٩٤٨م ! . .

وتأكيد على موقع هذا المخطط من المصالح العليا. . والقضايا المهمة في المجال الإستراتيجي لإسرائيل؟ . . وحديث صريح عن اتبني الحكومات الإسرائيلية المتعاقبة سياسة تقوم على دعم الأقليات غير العربية (العرقية) والعربية الطائفية في الشرق الأوسط وتأييد طموحاتها ورغباتها سواء فيما يتعلق بالمساواة في الحقوق، وحق تقرير المصير، أو إقامة كيانات مستقلة، وذلك انطلاقًا من الحلف الطبيعي القائم بين إسرائيل وهذه الأقليات.

ونحن لن نجانب الحقيقة (والحديث من مقدمة أبحاث عده الندوة) إذا قاننا إن هذا الفهوم قدتم تبنيه أيضًا من قبل الحركة الصهيونية وأجهزتها، بدليل أن الوكالة اليهودية بدأت اتصالاتها بالزعماء الدينيين السياسيين المارونيين في عهد الاستيطان اليهودي في فلسطين أي منذ الثلاثينيات والأربعينيات . .

وقد اتَّخذ هذا الموقف انطلاقًا من الإدراك بأن هذه الأقلبات، وخاصة المارونيين في لبنان والأكراد في العراق والدروز في سوريا، والجماعات الأخرى في الأقطار العربية الأخرى، هي شريكة في المصير، ولا بد من أن تقف مع إسرائيل في مواجهة ضغط الإسلام والقومية العربية)(١). .

و في أبيحاث هذه الندوة ـ التي تمثل حلقة التسعينيات في هذا المخطط القديم ـ كشف عن حزكة «الخط البياني» لتنفيذ هذا المخطط ، تفهم منه .

- تراجع نجاحات التنفيذ في حقبة المدالقومي العربي، منذ النصف الثاني لعقد الخمسينيات؛ بسبب انقبل الأقليات غير العربية أو تعايشها مع شعارات، هذا الله... الوحدوية والاجتماعية ....
- وعودة الاتصالات الصهيونية مع دوائر هذه الأقليات، في عقد السبعينيات، لتراجع المشروع القومي، بعد حرب سنة ١٩٦٧م.. اكما شهد عقد الثمانينيات تحولات كبيرة في تطور الاتصالات مع تلك الأقليات والجماعات».
- آما في حقبة التسعينيات "وأحداث الخليج والحرب التي دارت في أعقابها" فلقد انتقل التنفيذ الصهيوني لهذا المخطط إلى طور جديد. . فحرب الخليج "أدت إلى إيجاد ظروف جديدة لتعميق الاتصالات، وتوسيع دائرتها، تتتحول هذه المرة إلى موقف إسرائيلي ثابت يرتكز على ضرورة تقديم الدعم العسكري، وعدم الاكتفاء بالدعم

 <sup>(</sup>١) (ندوة الموقف الإسرائيلي من الجماعات الإثنية والطائفية في العالم العربي) ص.". ترجمة الدار العربية للدراسات والنشر. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٢م.

السياسي والمعنوى. . إن تطورات وتداعيات أزمة الخليج والحرب التي نشبت بسببها حتّمت انتقال السياسة الإسرائيلية الثابتة في دعم الأقليات إلى مرحلة الدعم والتأييد الفعلي والعملي. . تحقيقا لمصلحة إسرائيل، التي تقضي أن تكرس تلك الصراعات وتتعمق الأن انقسام العالم العربي يعني في نهاية المطاف إضعافه وتشتت قواه وطاقاته التي كان يمكن أن يُعيثها ويحشدها في مواجهة إسرائيل . . ١١٠٠ .

قالحديث عن "السلام" والدخول في مشاريع "التسوية" قد صاحبها وهذا ما يجب تدبره وتأمله مليًا نصاعد الخط البياني لتنفيذ "الثوابت" الصهبونية لتفتيت الأمة ووطنها . لأن المقاصد الصهبونية والغربية "توابت" وليست "متغيرات" . إنها بعبارة "مخطط التسعبنيات" : "مواجهة ضغط الإسلام والقومية العربية"!! "ذلك أن أي طائفة أو جماعة تعادى القومية العربية (العدو الأول للشعب اليهودي) ، أو تبدى استعدادًا لمحاربتها أو مقاومتها ، هي حليف وقوة لنا لتنفيذ سياسة الاستبطان والدولة التي ما زالت في مرحلة التكوين"!! (٢٠).

فالمشروع الصهيوني ما زالت دولته ـ في التسعينيات ـ ابجرحلة التكوين؟، واكتمال هذا التكوين وتباته رهن بالخلاص من وحدة العرب، حتى في الأطر القطرية التي فرضها عليهم الاستعمار!!

هكذا تحددت ووضحت الإستراتيجية:

فالغرب قد جمل الصراع سبيله للهيئة على العالم. . وهو قد جعل العالم
 الإسلامي هدفا أول في صراعه ضد الحضارات غير العربية .

الدي نستحدم
 الدي نستحدم
 فيه كل أدوات الصراع . .

 والمخطط الصهيوني - القديم - والذي بدأ تفيده منذ الخمسينيات في لمنانا -بستهدف تفنيت وتفكيك كل العالم الإسلامي ، و خويله إلى ذرات عرقية وطالفية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ض١٠٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق , ص ٢٧ ,

\* وإذا كان المخطط قد بدأ بلبنان . . فإن ميدانه هو كل عالم الإسلام . . وللعراق أو لوية في مخطط التفتيت . . أما مصر فهي ضمان النجاح الصهيوني . . ويعبارتهم :
 ٤ . . فمتى تفتت مصر تفتت الباقون ١١٠ . .

وهذا المحطط بنطلق من العمل على تحويل انعمة التنوع والتعددية العالم الإسلامي إلى انفسة التسرق إلى درات المروها رياح العلو الصهيري . فهم يرعمون أن وحدة العرب مصطنعة ، وأن العالم العربي ابرج ورقى مؤقت ، اصطنعته إنجان اوفرنسا في معاهدة اسبكس بيكوا سنة ١٩١٦م، على حبر إرادة من العرب . بينما الحقيقة التي علمها الجميع أن السيكس بيكوا جزأت العالم العربي واستعمرته ، ولم نصطنع له وحدة مصطنعة . . وأن إرادة العرب بيرمنذ كانت وحدة الولايات العربية العثمانية . . وهي إرادة حاربوا في سبيلها ، وصقط منهم الشهداء دفاعًا عنها! .

وهذا الذي تسميه مخططات التفتيت والتفكيك بـ «البرج الورقي» و«المجتمعات الفسيفسائية»، و«مجتمعات الموزايك Mosaic Socity هو في الحقيقة: التنوع والتعددية والتمايز الذي حافظ عليه الإسلام باعتباره سنة الله في الاختلاف الني لا تبديل لها ولا تحويل، مع توظيف هذا التنوع وهذه التعددية لبنات في بناء الأمة التي وحدما الإسلام في العقيدة والشريعة والحضارة والدار، مع احتضان وحدنها للتنوع في الملل والنحل والأقوام والمذاهب والأوطان والعادات والأعراق . .

فهذه الملل والنحل والأعراق والطوائف والمذاهب موجودة منذ قرون، منها تبلورت الأمة الواحدة. وفي تجديدها وإحيائها، الأمة الواحدة، وفي تجديدها وإحيائها، وأيضًا في الدفاع عنها ضد الغزاة. فتنوعها ميزة، ومصدر غنى وثراء، وليس نقيصة، ولا نقطة ضعف، طالما ابتعدنا بها عن غلوى الإفراط والتقريط. الغلو الذي لا يرى سوى التنوع والخصوصيات. والغلو الذي لا يرى سوى الوحدة، فينكر الخصوصيات!.

وفي ظل تنوع بهذا الاتساع، في أمة بهذا الحجم، وأمام تحديات على هذه الدرجة من الشراسة. . لا يتصور عاقل خلو عالم الإسلام من المشكلات، بل والتوترات. . لكن القضية هي: ما هو الحل؟

هل هو التفتيت والتفكيك إلى ذرات ـ في عالم يسلك سبيل التكتلات، ويتحدث عن صراع الحضارات؟ ... . وفي ذلك الكارثة المحققة للجميع؟!

أم التطبيق المعاصر والمتطور والخلاق للمنهج التاريخي الجامع بين «التعددية» وبين «الوحدة»، والذي تمثل التعددية فيه مصدر غني وثراء، بل وزهو نتيه به على الحضارات الأخرى. . وذلك عندما يغني «التنوع» هذه «الوحدة» الجامعة لأمة الإسلام؟ أ .

وإذ كانت هذه هي المخططات الخارجية - المعلنة ... والتي وضعتها الغزوة الغربية لعالم الإسلام في الممارسة والتطبيق، قبل قرنين من الزمان - منذ حملة بونابرت على مصر سنة ١٧٩٨ م - وشارك فيها الكيان الصهيوني منذ ما يزيد على نصف قرن . فما هي انعكاسات هذه المخططات على الجبهتنا الداخلية ؟ . وما هي حظوظ هذا المخطط التفنيتي من النجاح على جبهات الملل والأقوام والمذاهب في واقعنا - وواقعنا العربي الإسلامي على وجه الخصوص . ؟؟ . لا بد أن نعترف بأن مواطن عديدة من الجبهاتنا الداخلية قد (رشحت) على ثقافات وتوجهات قطاعات منها آثار وتأثيرات من هذه المخططات!! . .

### ه فعلى جبهة البربر الأمازيغ

بدأت هذه المخططات فعلها منذ الاحتلال الفرنسي للمغرب العربي، وخاصة في العقود الأولى من القرن العشرين. .

فالبربر هم أكبر الجماعات القومية عدداً في الوطن العربي. جمعهم الإسلام بالعرب، وسادت العربية \_ باعتبارها لغة القرآن والشريعة \_ أوساطهم الشعبية والعلمية ، لكن المخطط الاستعماري قد استهدف \_ وفق ما هو معلن منه بأقلام أصحابه \_ فصل الإسلام عن العربية ، وفصل العقيدة عن الشريعة \_ مع أنهما وثنا الإسلام ـ وذلك حتى ينتقل البربر من اللغة البربرية سغير المكتوبة . .

والعاجزة عن تلبية حاجات العصر - إلى اللغة الفرنسية، وحتى ينتقلوا من الأعراف المحلية إلى القانون الفرنسي، فتنفك روابطهم مع العروبة، ومع كامل الإسلام ال.. فإذا أصبح القانون علمانيًا، وأصبحت اللغة فرنسية، فقدتم الفصل والتفتيت..

يعنن عن ذلك المخطط الكاتب الفرنسى "فيكوربيكيه"، في كتابه (العنصر البريرى) الصادر سنة ١٩٢٥م فيقول: "إننا نشاهد تغلب اللغة العربية في السهول حيث السكان العرب، وهذا يمكننا تعليله بأن اللغة البريرية لا تُكتب، وبأن اللغة العربية هي لغة الفرآن. وقد لعبت "الكتائيب" دوراً هاماً في الاستعراب، ولذلك فإن كل مجهوداتنا يجب أن تصب على تعليم البرابرة الفرنسية، بلا واسطة لغة أخرى. لقد هيأنا سنة ١٩٢٣م للمدرسة برنامجاً فرنسياً بربرياً له روح فرنسية كاثوليكية . . وهذه خطة حسنة لوقف التعامل مع اللغة العربية على أنها لغة النفاهم . . ويمكننا بسهولة كتابة البربرية بالحروف الفرنسية ، كما فعلنا بالهند الصينية .

وإذا لم يمكنا عقد الأمل على رجوع البربر عن الإسلام، ونبذهم لهذا الدين! لأن جميع الشعوب لا تبقى بدون دين في مرحلة تطورها، فيجب أن لا نخشى من ذلك، خاصة إذا تمكنا أن نفصل بين الإسلام والاستعراب. وفصل الدين عن القانون المدنى، مثلما حدث بإدخال تغييرات هامة سنة ١٩١٧م في قانون الأحوال الشخصية . ولذلك يمكننا أن نحصر الإسلام في الاعتقاد وحده . وعلى هذا لا يهمنا كثيرًا أن تضم الديانة الشعب كله، أو أن آيات من القرآن يتلوها رجال بلغة لا يفهمونها . فالديانة الكاثوليكية تستعمل اللغة اللاتينية والإغريقية والعبرانية في قداديسها(١٠٠٠)!! . .

فسلخ البرير عن الأمة ، مخططه : علمنة الإسلام . . وفرنسة اللغة . . فإذا أصبح الفانون علمانيًا ، وأصبحت اللغة فرنسية ، فلا خطر من العقيدة الإسلامية اولا من آيات قرآنية تتلى بعربية لا يفهمها المتفرنسون ، فمثلها كمثل قداس كاثوليكي باللغة اللاتينية المبتة ! . .

وإذا كانت االأعراف البربرية البنظر الشريعة الإسلامية مي مصدر من مصادر الأحكام. . فلقد خطط الفرنسيون لدمج الأعراف البربرية في القانون الفرنسي ، بدلاً من (١) (الاقليات بن العروبة والإسلام) ص٥٥، ٥٩ ، دمجها في الشرع الإسلامي، لاستبعاد الشريعة الإسلامية؛ لأنها وباط حياتي موحدً للأمة . وعن ذلك كتب "جورج سوردون" أستاذ الحفوق في معهد الدروس العليا «بالرباط» في كتابه (مسادئ الحفوق العرفية المغربية) - الصادر بالرباط سنة ١٩٢٨م بقول: "يجب جمع العادات البربرية . . لئلا تضمحل في الشرع الإسلامي . . إذ العرف يتمحى إذاء القانون . . والأولى أن نرى العرف البربري يندمج في القانون الفرنسي من أن نراه يندمج في القانون الإسلامي ؛ لأن الأسلحة الفرنسية هي التي قتحت البلاد العربية ، وهذا يخولنا اختيار التشريع الذي يجب تطبيقه في هذه البلاد النالاد النالية الناسلامية العربية المنالود البلاد الناسلامية العربية المنالود الناسلامية المناسلامية العربية المناسلامية المناس

وهذا الفكر المائدي صاغه الأسائذة الفرنسيون مخططًا لسلخ البرير عن العرب والمسلمين لم يقف عند خدود الفكرال و إغا وضعته سلطات الاحتلال في الممارسة والتطبيق . .

"قائقهم العام الفرنسي افي المغرب المارشال البوتي " يصار الأمراني وزارة العدل بالعمل على استبعاد اللغة العربية الأنها هي رباط البرير بالإسلام وأمنه . والعمل على الانتقال بالبرير من البريرية إلى الفرنسية مباشرة! . فيقول في هذا الأمراء فإنه لخطأ فاحش التصرف بشكل يساعد على إعادة إحياء العلاقة بين العرب والبرير، ولا حاجة لنا في تعليم العربية للبرير، فالعربية هي رائد الإسلام؛ لأن هذه اللغة تُعلّم من القرآن، ومصلحتنا هي أن نمدن البرير خارج دائرة الإسلام، وأما ما يتعلق باللغة، فبحب علينا أن نضمن الانتقال مباشرة من البريرية إلى الفرنسية بدون واسطة المنادالية فبحب علينا أن نضمن الانتقال مباشرة من البريرية إلى الفرنسية بدون واسطة المنادالية المناد المناد المناد المناد المناد البريرية المناد المنا

وتوجه السلطات الاستعمارية في الرباط اللاقامة العامة دراني الحكومة الترابية في باريس مذكرة وقصيا ٢٨٨ وإشارتها ١٥، وتاريخها ١٨ يوليو سند ١٨٢٧م. تغول فيها: فإن مبدأ استقلال العرف البربري ودواتر اختصاصه عن الشرع الإسلامي، تغول فيها: فإن مصلحة سياسية لفرنسا، وإن إبعاد الشرع الإسلامي من جميع بلاد البربر بشكل نهائي ومطلق يسمح لنا في يوم قد لا يكون بعيداً بإنشاء نظام معقول للعنذية البربرية في اتجاه فرنسي خالص (٣٠).

<sup>(</sup>١) المرجع البسايق: ص٧٥.

<sup>(</sup>١٤) المرجع السابق: حي ٦٢

وكما تجسد هذا التخطيط لسلخ البربر من الانتماء للأمة، باستبعاد الشريعة الإسلامية واللغة العربية من حياتهم، كما تجسد هذا التخطيط في مبدان التعليم، فلقد تجسد في مبدان القانون. فصدر الظهير - (المرسوم) - البربري في ١٦ مارس سنة عبسد في مبدان القانون. في مدر الطهير - (المرسوم) - البربري في ١٦ مارس سنة ١٩٣٠م - ليحل الأعراف والعادات المحلية محل الشرع الإسلامي، - حتى في المواريث والأحوال الشخصية - الأسرة - وذلك دمجًا للعرف البربري بالقانون الفرنسي، بدلاً من الشريعة الإسلامية ١٦٠).

لكن أصحاب هذا المخطط التفتيتي - الذي حرسته وطبقته حراب الاستعسار ومؤسساته - قد فاجأتهم خيبة الأمل في الثمرات والنتائج . . فلقد استعصت الروابط التي وحدت البرير في كيان الأمة على التفكيك ، فشار كوا العرب - من منطلقات عربية إسلامية - في مقاومة الاستعمار الفرنسي ، وانخرطوا جميعا في السعى تتحصيل الاستقلال الوطني ، وقدموا شهداء الحرية والاستقلال جنبا إلى جنب دوتما غييز بين عرب وأمازيغ . . حدث ذلك في الجزائز وفي المغرب على حدسواء! .

ومع ذلك وحتى بعد ثورات وانتفاضات الاستقلال والتحرر الوطنى واصل الاستعمار الفرنسى رعاية هذا المخطط التفكيكي . فجامعة "فانسان" الفرنسية . بباريس تقيم في سنة ١٩٧٦م "الأكاديمية البربرية" . وتحتضن فرنسا في جامعاتها ومؤسساتها الثقافية والإعلامية نفراً من البربر الذين انسحقوا في الحضارة الغربية . وذابوا في الثقافة الفرنسية ، وأصبحوا دعاة لما يسمى "البربريزم" والذي يعنى عملياً أكثر من رفض العروبة والإسلام . يعنى - فحوق هذا القلفيز من "البربريزم" إلى من رفض العروبة والإسلام . يعنى - فحوق هذا القلفيز من البربرية إلى الفرنسية ، وقدمج العرف البربرية إلى الفرنسية ، وهدمج العرف البربرية إلى الفرنسية ، بدلاً من الدماجه في الشرع الإسلامي ، كما قال "جورج سوردون" سنة ١٩٢٨م إلى .

فدعاة «البربريزم»، الذين يحتقرون تراث العروبة والإسلام، لا نظنهم يرون في التراث البربري البديل العصري الكافل بالإقلاع الحضاري!. وإنما القضية عندهم هي الإلحاق والالتحاق بالغرب والثقافة الفرنسية...

<sup>(1)</sup> للرجع السابق: ص٦٣ .

والكاتب القصيصى "موثود معمرى" وهو جزائرى بربرى - بعبر عن هذا الانجاه الذى يحقر من ثراث العروبة والإسلام، ويدعو للانطلاق من "منجزات" العهد الاستعمارى . . فيقول: فإن التراث العربى الإسلامي قدتم تجريده من كل المصادر الحية للوجود . إنه شكل فارغ، وهو في أقل الأحوال سوءًا مجرد ديكور عبث ولعبة خاوية . وإن المنجزات التي تحققت في العهد الاستعماري وألوان الرقى المادي والتغنى التي تسبب فيها مكن الثقافة الهامشية أو المتعرضة للهيمنة (مثل البربرية) من الأدوات الحاسمة لتحريرها . . (1)! .

فهذا الذي يحتقر تراث العروبة والإسلام - وهو تراث أبدعه البربر والعرب معنا - أتراه يعلق الآمال على بديل بربرى للغة غير مكتوبة . بل إنها عبارة عن الهجات متعددة ، وبعضها يستعصى فهمه حنى على بعض قبائل البربر . على حين أن معظم البربر يتحدثون العربية ، وبعضهم يجيدها إجادة تامة ، ليس فقط كوسيلة للتخاطب وإغا أيضاً كأداة لأرقى أنواع التعبير الثقافي (من أدب وشعر وفقه) ومن الصعوبة بمكان التمييز بين العرب والبربر ، فالعروة الوثقي التي تربطهم - منذ القرن السابع الميلادي - هي الإسلام . . المنابع الميلادي - هي الإسلام . . الإسلام . . المنابع الميلادي - هي الإسلام . . الإسلام . . التي المنابع الميلادي - هي الإسلام . . الإسلام . . التي الميلادي - المنابع الميلادي - ا

إن اتجاه البريريزم"، لا بعدو أن يكون الشمرة المرة المرة المسخطط التفكيكي الاستعماري، الذي أفصحت عن معالمه كتابات وأوامر وقوانين غلاة المستعمرين الفرنسيين. . وهي ثمرة يواجهها جمهور العرب والبرير معا بالرفض والنقد والتحذير.

فالسياسي المغربي البارز - الفقيه: محمد البصري - يواجه هذا المخطط بوعي عميق ومنطق دقيق، فيقول: \*أنا من أصل بربري . . ومع ذلك فإن تاريخي النضالي - على مدى أربعين عامًا - قد ارتبط بالوطنية المغربية والقومية العربية . .

لا توجد مسألة بوبرية بالمعنى السياسي الحقيقي للكلمة . . فالبربر مندمجون تمامًا في مجتمعهم؛ بسبب الرابطة الإسلامية وبسب التزاوج المستمر . . والمشكلة ـ في نظري ـ

<sup>(</sup>١) (المُلَقُ والنَّحلِ والأعراق الهموم الأقليات في الوطن العربي) ص١٨١

<sup>(</sup>٢) للرجع السابق. ص ٦١

هى مشكلة مصالح اقتصادية سياسية ، ومشكلة ديمقراطية ، . فالذين يثيرون المسألة البربرية ، مثلما هو الحال في الجزائر مثلاً \_ يفعلون ذلك حفاظا على مصالحهم الاقتصادية والوظيفية في جهاز الدولة والإدارة الجزائرية ، وهؤلا ، هم بربر منطقة القبائل الذين اتفرنسوا المغة منذ وقت طويل ، ومن ثم مكتهم الاستعمار من شغل كثير من المواقع . . ومع استمرار صوحة التعريب بات هؤلاء يشعرون بالخطر على مصالحهم ، فرفعوا شعار الثقافة البربرية حينًا وشعار الثقافة الجزائرية حينًا في مواجهة التعريب والثقافة العربية . .

وفي الواقع: إن من يدعو إلى ثقافة بربرية، في مواجهة الثقافة العربية - ينتهى موضوعيًا إلى الدعوة إلى الثقافة الفرنسية، حتى عن غير قصد، فحيث إن البربرية لغة غير مكتوبة، ولا يوجد لها تراث مكتوب، فإن المناهضة للعروبة والعربية ستنتهى حتمًا إلى الأخذ بإحدى اللغات العصرية الأخرى، ولما كانت الفرنسية هي الأقرب والأقوى، وهي المتاحة على أى الأحوال، فإن هؤلاء الدعاة سيأخذون بها . ومن هنا، ليس صدفة أن فرنسا هي المشجعة الأولى والرئيسية لحركة الثقافة البربرية . وإذا كان لى كبربرى - أن أختار لغة وثقافة غير بربرية، فالعربية هي اختيارى، وهي اللغة الوطنية، وهي لغة الإسلام، وهي وسيلتي إلى تراث العرب والمسلمين . ووسيلتي إلى مستقبل قومي عربي مشترك مع بقية الشعوب العربية . ١١٠٠.

وإذا كان إمام العروبة والإسلام - في تاريخ الجزائر الحديث - وهو الشيخ عبد الحميد ابن باديس (١٣٠٧ ـ ١٣٥٩هـ/ ١٨٨٩ ـ ١٩٤٠م) من أصل بربرى! . . وإذا كان الذي عهدت إليه الدولة الجزائرية تمسئولية التعريب - بعد الاستقلال - وهو المفكر البارز امولود قاسم هو الآخر من أصل بربرى! . . فإن المفكر السياسي الجزائري البارز الأستاذ أحمد بن بلة العبر عن موقف الجزائريين - عربًا وأمازيغ - من اتجاه "البربريزم" فيقول:

 اجتماعية تؤديها.. ولا أرى ضرراً في ذلك، ولا مانع من تنمية هذا الارث والمحافظة على عليه، بشرط ألا يتناقض ذلك مع أساسيات في الجزائر.. فالا يعنى المحافظة على البوبرية إلغاء العربية، أو محو عروية الجزائر. والعروية عندى - كما عند الكثيرين - هى لغة وثقافة، وليس سلالة أو عنصراً.. فتحن جميعًا - في المغرب الكبير - أصلا من البربر، ولكن أغلبيتنا أصبحت عربا، بحكم تبنى اللغة العربية والإسلام.. والخلاصة: هي أنني أؤيد المطلب البربري الثقافي، ولكني أرفض مقولة بعض البربر التي تذهب إلى أن العروية "استعمار" مثلها مثل الاستعمار الفرنسي.. وأنا أحذر الإخوة البربر دائمًا من مغبة انزلاق المطلب البربري إلى حظائر أجنية!. والأقليات دائمًا مهيأة لمد يدها للشيطان الخارجي إذا ما شعرت بالخطر الداهم، وعذا يحدث عندنا الأجنبي، بقدر ما أريد تحذير للسئولين العرب في الجزائر وغيرها من دفع أي من الأجنبي، بقدر ما أريد تحذير للسئولين العرب في الجزائر وغيرها من دفع أي من وطنيته ولهم مآرب أخرى في تأييد وإذكاء البربرية.. وأنا لا أتهم أي جزائري في وطنيته ولهم مآرب أخرى في تأييد وإذكاء البربرية.. وأنا لا أتهم أي جزائري في وطنيته سواء كان عربيًا أو بربريًا - ولكن مطالب بعض الفئات المشروعة تُستغل أحيانًا بواسطة قوى أجنبية، ويصدق عليها عبارة على بن أبي طالب: احق يراد به باطل النال.

تلك هي حقيقة "الموقف والمواجهة" على جبهة البربر الأمازيغ، أكبر الأقوام غير العرب عدداً في الوطن العربي . ١ ، ١٥ مليونا - والذين ظلوا - رغم المخطط التفكيكي الاستعماري - اجزءاً من الثقافة الإسلامية في المغرب (٢١٠) . . رغم "الرشح" الذي حدث من هذا المخطط الاستعماري على بعض الرؤى والتوجهات لشريحة من أبناء البربر ، نجحت سياسة الفرنسة الاستعمارية في "سجنهم" داخل اللغة الفرنسية والثقافة الفرنسية والثقافة والخضاري بين البربر وبين العروبة ، وأحيانًا الإسلام أيضاً!!! . .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق . ص١٨٦ ,

 <sup>(</sup>٣) تبدر وبرت جار (أقليات في خطر) ص ٢٦٤، ٢٦٧، تعريب؛ مجدى عيدالكرم، سامية الشامى-مراجعة وتقديم: در وقعت سيد أحمد. طبعة القدهرة سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.

## ه وعلى جبهة الأكراد

لعبت كثير من القوى المعادية لوحدة الأمة ، من خلال الثغرات التي فتحتها هذه القوى مئذ إسقاط الخلافة العثمانية ، وإقامة التجزئة والإقليمية بدلاً منها، .

فالأكراد كالبربر مسلمون، يجمعهم مع العرب المسلمين جامع الإصلام، الذي يوحد الأمة كلها في العقيدة والشريعة والحضارة والدار.. والعربية أكثر شبوعاً وأكثر أهمية في حياة الأكراد وفكرهم من اللغة الكردية القومية.. فالعربية هي اللغة التي فقهوا بها القرآن والشريعة والعبادات.. وهي لغة الغقه والعلم والثقافة عند متففيهم وعلمائهم ومفكريهم الذين أبدعوا في الفكر العربي والعلم الإسلامي إبداعات بارزة، والذين لا يميزهم عيز عن العلماء المتحذرين من أصلاب عربية .. بينما الكردية لغتهم القومية والتي من حقهم الاعتزاز بها وبتراثها - اهي مجموعة متفرقة من اللهجات، يستعصى على بعض الأكراد أنفهم فهمها أو الحليث بها جميعًا الله فالعربية والثانية والحضارة ...

لكن سقوط الخلافة الإسلامية قد اقترن به تراجع الصيغة الإسلامية للتعايش بين القوميات في دار الإسلام. الصيغة التي رأت في التمايز القومي - المؤسس على التمايز اللغوى - أية من آيات الله في الاجتماع الإنساني . وحل محل هذه الصيغة - لدى قطاع من الحركة القومية العربية - فكر قومي مشبع بمضامين غربية ، وشحت عليها النزعات العنصرية ، الأمر الذي أدى - بهذه المفاهيم القومية الغربية - إلى فتح ثغرة بين القوميتين - العربية والكردية - عندما تبنى نفر من أبنائهما ذات المفاهيم الغربية العنصرية في البعث القومي! . .

وكانت الثغرة الثانية التي تم منها الاختراق. . هي التجزئة والإقليمية التي أقامها الاستعمار على أنقاض صيغة الخلافة الإسلامية التي وحدت دار الإسلام رغم تمايز الأقاليم والولايات، فلم تقم الحدود والسدود والجنسيات أمام أبناء الأمة الواحدة، بقومياتها المتعددة . . وفي حقبة الاستقلال تجسدت هذه التجزئة الاستعمارية وتكرست في «الدول القطرية» التي واصلت تقطيع أوصال الأمة ودار الإسلام . .

<sup>(</sup>١) (اللل والنحل والأعراق) ص٥٥.

وكان الأكراد ضحية لهذه التجزئة . . إذ على الرغم من تواصل المنطقة التي تعيش فيها أغلبيتهم ، جزأتهم هذه الإقليمية والقطرية ، فألحقوا بخمس من الدول القطرية ، الأمر الذي أذكى المشاعر القومية في صفوفهم ، وقتح الباب للمفاهيم القومية الوافدة ، ذات الطابع العرقي والعنصري . .

ومن هاتين الثغرتين ـ اللتين صنعتهما القوى المعادية لوحدة الأمة ـ تسللت هذه القوى لتواصل مخطط التفتيت والتفكيك! [ . .

لكن التجارب المريرة التى مرت بها علاقات الأكراد بالعرب. في ظل هذه العقود الأخيرة ـ جعلت الحلول الانفصالية والنزعات التفتيتية تتراجع، ويفتضح أصحابها. كما جعلت الكثيرين من الذين خاضوا الكثير من هذه التجارب يدركون أنهم ضحايا الاختراقات، وليسوا بأى حال من الأحوال محل عطف قوى التدخل والاختراق. فارتفعت أصوات العقلاء بالتأكيد على الروابط التوحيدية، ورفض نزعات التعصب والانفصال. وقرأنا لزعيم الحزب الكردستاني: "مسعود البرزاني" قوله: انحن لسنا معاة انفصال عن العراق، ولسنا أعداء للأمة العربية. ولسنا مناهضين للوحدة العربية . إننا لن نعارض أبداً في دخول العراق في أى مشروعات وحدوية عربية. وأثناء مباحثات الوحدة الثلاثية بين مصر وسوريا والعراق سنة ١٩٦٤م أرسلنا رسلا ورسائل إلى الزعيم الراحل جمال عبدالناصر تؤكد تأييدنا لمشروع الوحدة، وثقتنا ألى مشروع عربي وحدوى ـ مكانها اللائق لقد كان كل كردى يؤمن بأن عبدالناصر متعاطف مع آماله المشروعة .

وللأمانة: لا يمكن أن أنفى أنه توجد بين بعض الأكراد اتجاهات عنصرية شوفينية معادية للعرب وللعروبة، ولكن هذه العناصر محدودة جدًا من الناحية العددية، وليس لها نفوذ معنوى أو سياسي.

إن الجماهير العربية تعرضت وتتعرض للقهر والاضطهاد أنفسهما. . وإن اختلفت الدرجة . . إننا \_ كحركة تحرر وطنى \_ نؤمن إيمانًا راسخًا أن موقعنا الطبيعي والتاريخي هو مع الأمة العربية . . ٤(١) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٢٦٢\_٢٦٤.

وتوجه البرزانى نفسه نجده فى قطاع «اليسار الكردى». فيتحدث الدكتور محمد محمود عبد الرحمن ـ الذى مرت مسيرته السياسية بالحزب الشيوعى، فحزب الشعب الديمقراطى الكودستانى ـ فيقول: «إن العلاقة بين الأكراد والعرب هى علاقة تاريخية خاصة، تضرب بجذورها إلى أكثر من ١٣٠٠ سنة من التاريخ المشترك، وإن القوميتين العربية والكردية هما قوميتان متآخيتان، وإن طلائعهما التقدمية تشتركان فى معاداة الإمبريائية، وتهدفان إلى توحيد أجزائها المتناثرة، وتقفان مع حركات التحرر العالمية فى خندق واحد . أجل، يجمعنا التراث المشترك فى الدين والتاريخ والجواد الجغرافى . وأقصد الدين كطريقة للحياة وكنظرة كونية، وليس فقط كعبادة وطقوس . ويجمعنا التطلع للمستقبل المتحرر من الظلم والاستغلال والتخلف والتبعية . ومن هنا كان توحدنا مع عبدالناصر ، فقد كان يشعر بنا ويهمومنا المشروعة التي لم ير فيها تناقضاً مع الآمال القومية العربية .

إن الأرضية الشعبية الكردية العريضة مؤيدة للعرب ومتعاطفة مع كل قضاياهم، من فلسطين إلى الوحدة العربية، ذلك بسبب الروابط التاريخية والروحية العميقة... الله الدوابط التاريخية والروحية العميقة... الله الله الم

أما الدكتور محمود عثمان وهو مثقف كردي . . وعضو قيادى في الحزب الاشتراكي الكردستاني فإنه يقول: «لحن الأكراد شعب أصيل ، يرجع تاريخه إلى ١٧٥٠ سنة إلى الوراء ، يرجع أصله إلى جنوب القوقاز الجبلية ، ذات الأصول الآرية ، ولخته هندو أوروبية ، من عائلة اللغات الفارسية . . منذ أتى العرب المسلمون إلى وادئ الراقدين ، منذ أربعة عشر قرنا ، اختلط تاريخنا وحضارتنا بتاريخهم وحضارتهم ، وربط بيننا وإياهم الدين الإسلامي . . فمشكلتنا المعاصرة بدأت مع المشكلات المعاصرة لكل شعوب وقوميات المنطقة في أواخر عهد الإمبراطورية العثمانية ، . وأنا شخصيًا ومعظم القيادات الكردية - نؤمن بصراحة بأن تطورنا السياسي والاقتصادي والثقافي يمكن أن يتم بشكل أفضل في إطار وحدة وطنية عراقية . . وفي إطار وحدة الأمة العربية . . . وفي إطار وحدة الأمة العربية . . . وفي إطار وحدة الأمة

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٢٦٩، ٢٧٠.

تلك هي شهادات الوعى الكردي بمخاطر المخطط التقتيتي، الذي لعب بمطالبهم المشروعة فد الشهادات. . هو قول المشروعة فد التمييز القومي لعدة عقود. . وأخطر ما في هذه الشهادات . . هو قول الدكتور محمود عثمان الإن مشكلتنا المعاصرة بدأت مع المشكلات المعاصرة لكل شعوب وقوميات المنطقة ، في أواخر عهد الإمبراطورية العثمانية ،

فقبل التدخل الاستعماري، والتجزئة التي مزق بها الاستعمار جسد العالم العربي والإسلامي، كانت الصيغة الإسلامية اأمية إسلامية، تتنوع فيها وتتمايز الشعوب والقبائل والأقوام والملل والنحل والمذاهب في إطار وحدة الأمة والحضارة والدار..

وبالتجزئة الاستعمارية، والفكر القومي العنصري ـ ذي المفاهيم الغربية الوافدة ـ فتح الغرب الاستعماري الثغرات، وظل يسعى من خلالها لتفتيت العرب والمسلمين، ليلحقهم ـ كشراذم وذرات، وكهوامش وتوابع ـ ينموذجه الحضاري. .

فالصيغة الإسلامية للتعايش التنوع في إطار الوحدة\_هي طوق النجاة للجميع! . .

أما النزعات القومية، التي تمثل نكوصًا عن الأعية الإسلامية فلقد ظلت الغامًا، في العلاقات بين القوميات الإسلامية، يحرسها الاستعمار حتى يحين الحين لتفجيرها تجزئة وتفكيكًا لعالم الإسلام... كما حدث بعد الغزو الأمريكي للعراق سنة ٢٠٠٣م.

### • وعلى جبهة الموارنة

تم أقدم أختراق غربي لقطاع من طائفة لصرائية تعيش في الوطن العربي . . لا لأن الموارنة كاثوليث . . يتبعون مذهبًا نصرانيًا فيادته غربية ، فهناك كاثوليك عرب ظلت علاصاتهم بالكاثوليكية الغربية عند حدود اللاهوت، ولم تصبح لهم المشكلة سياسية؛ كما حدث مع الماروليين ،

صحيح أن الارتباط المذهبي الماروني بالمذهب الغربي للنصر انبة قديم. فالقديس المراون (حوالي ٢٥١م) ظل أتباعه على المذهب الغربي في قانون الإيمان، منذ الانقسام الذي حدت في اصحمع خلفيدونية اسنة ١٥٥م، لتمسكهم بمقررات دلك المجمع لل المارونيين المجمع لل المراونيين المجمع للمراونيين المراونيين عندما اتبخذ الغرب شريحة من المارونيين مجرد ثغرة موطئ قفم لمشروعه الاستمماري في الشرق العربي، وكنان المذهب الديني مجرد ثغرة

للاختراق! . . وذلك أن المذهب الديني في ديانة تدع ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، وتجعل مهمتها خلاص الروح، ورسالة كنيستها محلكة السماء، لا الدولة والأرض والسياسة والعمران الدنيوي . . إن المذهب الديني في ديانة كهذه لا يشمر بالطبيعة مارونية سياسية كتعلق بالنموذج الحضاري الغربي ، والثقافة الفرنسية ، وتعمل على الانسلاخ من العروبة القومية والإسلام الحضاري! . .

ففي سنة ١٢٥٠م ـ إبان الحروب الصليبية ـ جاء الإصبراطور الفرنسي لويس التاسع (١٢١٤ ـ ١٢٧٠) إلى الشرق العربي غازياء فاستقبله في «عكا» وفد ماروني ، وطلب منه الحماية ـ في وقت كان كثير من الطوائف المسيحية يقف مع المسلمين في خندق واحد ضد الغزاة الفرنجة الصليبيين ـ ويومتذ سلم الملك الفرنسي الوفد الماروتي رسالة ـ مؤرخة في ٢١ مايو سنة ١٢٥٠م ـ يقول فيها: النحن مقتنعون بأن هذه الأمة ـ (الجماعة) ـ التي تعرف باسم القديس مارون ، هي جزء من الأمة الفرنسية الأا!!

فهنا ـ وفي ظل غزو استعماري ـ نتعلق جماعة عربية كاثوليكية الدين، بالحساية الاستعمارية للفرنسيين، ويعتبرهم الغزاة جزءًا منهم، وامتدادًا لهم في قلب الوطن العربي. . .

ومن هذه انشغرة وإبان المد الاستعمارى الغربى الحديث تواصل الاختراق. . فمدارس البعثة البسوعية الفرنسية في لبنان في القرن التاسع عشر تعنير النعليم الذي تقدمه افتحًا بواسطة اللغة؟ . والقنصل الفرنسي يعتبره اسيطرة على الشعب، تخلق جيشًا مارونيًا يتفاني في خدمة فرنسا؟ [ . فيكتب ابول موفلان Paul Muvelin - بينا مجرد أن تألف أحد كبار البسوعيين: اإن تعليم الناس لغتنا (الفرنسية) لا يعني مجرد أن تألف ألسنتهم وآذانهم الصوت الفرنسي، بل إنه يعني فتح عقولهم وقلوبهم على الأفكار وعلى العواطف الفرنسية حتى نجعل منهم فرنسيين من زاوية ما . . إن هذه السياسة تؤدي إلى فتح بلد بواسطة اللغة . . ؟ [ .

وفي مذكرة كتبها القنصل القرنسي ببيروت في ١٨ ديسمبر سنة ١٨٤١م - إلى سكرتير الدولة بوزارة الخارجية الفرنسية - في باريس ـ يقول : (إنه حين ننشر في هذا

<sup>(</sup>١) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص٧٤ ـ وهو ينظل عل "وثائق الباب العالى" المجلد الثالث، ص ١٠٠٠ .

البلد\_بواسطة اللغة الفرنسية\_التعليم، والأخلاق، والفنون المفيدة، والزراعة، فإننا سوف نسيطر على الشعب، وسيكون لفرنسا هنا\_وفي كل وقت\_جيش متفان\*!!

وفي مذكرة أخرى - تاريخها ٢٣ ديسمبر سنة ١٨٤٧م - كتب القنصل «دى نتينو DE Lattenaud إلى وزارة الخارجية الفرنسية ؛ يطالب بإنشاء المزيد من المدارس اليسوعية المجانية؛ لأنها السبيل إلى • جعل البربرية العربية - (؟!) - تنحنى لا إراديًا أمام الحضارة المسيحية الفرنسية (١٠)

ومن ثغرات هذا الاختراق قامت اللارونية السياسية اكانسلاخ عن العروبة القومية والإسلام الحضاري، والتحاق بالنموذج الحضاري الغربي والثقافة الفرنسية، وموطئ قدم للمشروع الفرنسي في الوطن العربي. .

وللمنافسة الاستعمارية بين الدول الغربية رمت إنجلترا شباكها على الدروز، في مواجهة المارونيين! . . . فكانت هذه المنافسات الاستعمارية وراء الكثير من ماسى الشقاق الديني والصراعات الطائفية الدامية التي حدثت بين الطوائف . . فبعد تاريخ إسلامي طويل عاشت فيه الملل والتحل والطوائف والمذاهب والأقوام "لبنات" منتوعة على جدار الأمة الواحد . . نجح الاختراق الاستعماري في أن يحول بعضها . أو شرائح من بعضها - إلى وقود للفتن والصراعات ، عندما استدرجها بعيدًا عن الوحدة الإسلامية الجامعة والانتماء العربي الواحد . . "وفي مذكرة وجهتها المقوضية البريطانية في بيروت إلى وزارة إلخارجية البريطانية -في لندن -بتاريخ ٢٣ أكتوبر سنة ١٩٤٤م - نقرأ :

اإن كل مذبحة حدثت أبام العثمانيين كانت لها خلفيات سياسية \_ ولو جزئيًا \_ فقد حاول الروس مساندة الأرمن واستخلالهم ضد السلطة ، فأثاروا حفيظة الأثراك ، وساندت فرنسا الموارئة ، فكان موقفها عاملاً في وقوع مجازر سنة ١٨٦٠م . . ومشاكل الأشوريين في العراق ، التي وصلت إلى ذروتها بمذبحة سنة ١٩٣٣م ، كانت \_ إلى حد ما \_ نتيجة تعنت الأشوريين \_ وخاصة مارشمعون \_ لقد اتخذ الأشوريون هذا الموقف معتقدين أننا في النهاية سننجر إلى التدخل وإلى بسط حمايتنا عليهم ، وفي فلسطين حدثت مجزرة الخليل سنة ١٩٢٩م وغيرها من المجازر بسبب العامل الخارجي . إن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٧٣ وهو يتقل عن المراسلات القناصل السياسية \_ وزارة الخارجية الفرنسية \_ مجلد ٢ -

الاضطهاد الدموى غريب عن تاريخ السوريين، من المكن أن يحصل هنا بعض التمييز والاضطهاد . . إلا أن المجازر الكبرى كانت دائمًا حصيلة التدخل الخارجي . . ، (١١).

فغى ظل النموذج الإسلامي - للتعددية في إطار الوحدة - ثم يكن هناك اضطهاد دموى - باعتراف المذكرة البريطانية - بينما قاد الاختراق الاستعمارى لثغرات الطوائف أبناء هذه الطوائف إلى المجازر الكبرى ال . . فلقد كانت الثمرة المرة لهذا الاختراق هي محاولات الانسلاخ عن الجسم الطبيعي للأمة ، والالتحاق بالغرب، وزرع الغرب في قلب وطن الأمة وحضارتها . . وكان لا بد لهذا العمل القسرى وغير الطبيعي من مشكلات وتوترات بلغت درجة المجازر التي سالت فينها الدماء . . ويعبر المفكر والسياسي الماروني "جوزيف مغيزل" [ ١٩٢٥ - ١٩٩٥ م] عن توجه المارونيين غرباً ، وإعجابهم بكل ما هو غربي ، فيقول : «إن المأزق السياسي والحضارى للموارنة هو أنهم وإعجابهم بكل ما هو غربي ، فيقول : «إن المأزق السياسي والحضارى للموارنة عو أنهم يتم مسخ العرب المسلمين ليطابقوا صورة الغرب المسيحي فهم غير مقبولين تماماً من الموارنة على موقفهم . . وهذا المأزق الحضارى السياسي تحول خلال الحرب الشيطال الموارنة على موقفهم . . وهذا المأزق الحضارى السياسي تحول خلال الحرب الشيطان ، أي إسرائيل المرب المسلمين عسكرى . . وقد حاولوا الخروج من المأزق بالتحالف مع الشيطان ، أي إسرائيل المرب الديال المرب الشيطان ، أي إسرائيل المرائد الحرب الشيطان ، أي إسرائيل المرب المسلمين علي هذه العرب من المأزق بالتحالف مع الشيطان ، أي إسرائيل المرب المسلمين على مد وقد حاولوا الخروج من المأزق بالتحالف مع الشيطان ، أي إسرائيل المرائد المرب المسلمين المسلمين على هذه المورة بكاد يكون مستحالف مع الشيطان ، أي إسرائيل المرب المسلمين المرب المسلمين المرب المسلمين المرب المسلمين المرائد المرب المسلمين المسلمين المرب المسلمين المرب المسلمين المؤلق المؤلق

فالإنسلاخ عن القومية العربية والحضارة الإسلامية يجعل الطائفة المنسلخة تتحول من موقعها الطبيعي ودورها التاريخي ـ دور «اللبنة» في الكيان الموحد للأمة ـ إلى دور «ثغرة الاختراق» الذي يفضى إلى كارثة لا تقف أثارها عند طرف واحد من الأطراف! .

# • وعلى جبهة الأقباط الأرثوذكس

تواصلت محاولات الاختراق والتفتيت . . وتعددت سبله ووسائله . . فالأقباط الأوثوذكس يمثلون أقدم وأعرق الكنائس الوطنية الشرقية . . وأكثر الطوائف النصرانية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ( ص ٨٠ . ٧٩ ـ وهو ينفل عن دولالق الحارجية البريطانية F.O.226/256.

<sup>(</sup>٢) (اللل والنحل والأعراق) ص ١٤٢ : ٦٤٢ ،

العربية عدداً. ولقد بدأت محاولات الاختراق الاستعمارية بهم إبان الحملة الفرنسية على مصر (١٧٩٨ - ١٨٠١م) . . لم استمرت عبر البعثات التبشيرية الغربية ، فتى بدأت بمحاولات تغريب الكنبسة القبطية ، واقتطاع بعض من أبنائها خساب المداهب النصرائية الغربية ، وذلك تمهيداً لإلحاق الاقباط بالتسوذج الغربي ، وسلخهم من وحدة الأمة العربية والحضارة الإسلامية . . وواصل الاستعمار الإنجليزي المحاولات ، في مختلف الميادين إبان احتلاله لمصر (١٨٨٦ - ١٩٥٦م) .

وفى المخطط الصهيونى رأينا التركير على تفتيت مصر من ثغرة الطائفية الدينية ، رغم النسليم بتلاحم شعبها وطنيا وقوميا وحضاريا. فقى مشروع ابرنارد لويس احديث عن «تقسيم مصر إلى دولتين على الأقل، واحدة إسلامية والثانية قبطية» . . وفى اإستراتيجية إسرائيل فى الثمانينيات، حديث عن اأن رؤية دولة قبطية مسيحية في صعيد مصر، إلى جانب عدد من الدول ذات سلطة أقلية مصرية ، لا سلطة مركزية حكما هو الوضع الآن هى مفتاح هذا التطور التاريخي . . فمتى تفتتت مصر تفتت الباقون . . . . فمتى تفتتت مصر تفتت

ولم تقف هذه المخططات عند «الفعل الخارجي». . وإغار أيناها تنجح مع الأسف الشديد مفي استدراج نفر من الأقباط الذين هاجروا إلى المهاجر الغربية وحاصة في أمريكا وكندا وأستر اليا فتحولوا بوعي أو بغير وعي إلى جزء من هذا المختلط التفتير .

ورأينا مراكز أبحاث ودراسات تحتوف تسليط كل الأضواء على "هموم الأقليات" وكأعما هذه الهموم خاصه بهذه "الأقليات"! . . . وتحترف تزييف أرقام أعداد هذه "الأقليات" لتعطى للقارئ انطباعات تزيف واقع الأمة ، وتوحى بأن هذا الواقع هو عبارة عن "أقليات" و"أغلبيات" لا يربطها رباط الأمة الواحدة! . . ولتوهم بتضخيم حجم «الأقليات» وحجم «همومها» بأن العقبات أمام وحدة الأمة كأداء تستعصى على الاجتياز! . . ففي الأسفار والكتب والنشرات المنظمة التي يصدرها أحد هذه "التراكز البحثية" نشاهد نموذجًا لتزييف أرقام "الأقليات" ـ كل "الأقليات" ـ لا يسكن أن يخدم إلا مقاصد التفتيت . .

فالدكتور سعد الدين إبراهيم نشر في سنة ١٩٨٨م كتابه (المجتمع والدولة في الوطن العربي). وقدم فيه إحصاءات عن "الأقلبات"، فلما نشر كتابه الضخم (الما والنحل والأعراق: هموم الأفليات في الوطن العربي) - أوائل التسعيبات - أي بعد عام أو عامين من كتابه الأول - قفزت تقديراته لأعداد هذه "الأقلبات" قفزات لا ينصورها عقل ولا يقول بها إحصاء إ. وذلك رغم أن مصادر إحصاءاته في كتابه الجديد لبس فيها مصدر واحد جديد! . . بل المدهش أن أحدث مصادره في هذه النقديرات الجديد أن العدن مصدر منشور سنة ١٩٨٠م ولا تسل عن زمن إحصاءات هذا الذي نشر سنة ١٩٨٠م . واعتمد لتقديرات سنة ١٩٨٠م .

ويكفى لإدراك مدى انقفزات الجزافية التى تضخم حجم االأقلبات فى الوطن العربى مقارفة الأرقام التى نشرها الدكتور سعد أواخر سنة ١٩٨٨ م بتلك التى قال إنها اتقديراته أوائل التسعبنيات . . ثم مقارنتها بمصدر ثقة . هو (أطلس معلومات العائد العربى) لمؤلفين مسيحيين ؛ لبنانى، هو رفيق البستانى . . وفرنسى ، هو فيليب فارج والمنشور سنة ١٩٩٤م - يكفى أن نقارن هذه الأرقام لندرك توظيف المباتغات والتزييف لتضخيم اعقبات وحدة الأمة وتوسيع ثغراتها ، وخدمة مخططات التفتيت - بصرف النظر عن النوايا والمقاصد ، التى لا يعلم حقيقتها إلا الله . .

\* فالمسيحيون العرب بكل طوائفهم - عند الدكتور سعد الدين إبراهيم - في سنة ١٩٨٨م - تعدادهم ٢٠٠٠م ، ٧٠٨٠٥ وهو يقفز بهم أوائل التسعينيات - أي بعد عام أو عامين - إلى ٢٠٠٠ ، ٢٠١٠ . . . بيتما نجدهم في (أطلس معلومات العالم العربي) - في سنة ١٩٩٤م - ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ فقط؟ 1 .

\* والأقليات اللغوية (القومية) في الوطن العربي، هي عند الدكتور سعد في سنة ١٩٨٨م - ٠٠٠, ٥٥٠, ٢٠, ٥٥٠ وهو يقفز بها أوائل التسعينيات - أي بعد عام أو عامين - إلى ١٩٢٠, ٧٢٥, ١٠٠, ينما نجدها في (أطلس معلومات العالم العربي) - في سنة ١٩٩٤م - ٠٠٠, ٧٠٠, ٣٣ فقط لا غير؟!

والمتتبع لهذه الفوضي الإحصائية يجد الدكتور سعد الدين إبراهيم يضيف لحجم

«الأقليات» في الوطن العربي \_ وفق تقديراته الجزافية \_ ١٥, ١٥, ١٤, ١٥، . أي قرابة الد٢٧٪ من مجموعها؟ ١٤)

\* ويزيد هذا الأمر خطرًا إذا نظرنا إلى هذا «الحجم» الذي تعطيه هذه «التقديرات» ا لهذه «الأقليات» في ضوء «الحقائق» التي تقول:

(أ) إن مقابلة الزنجية، مثلا بالعروبة والعربية فيها وهم كبير فالعروبة جامع موحد، بينما «الزنجية» هي على الأقل تسع عشرة مجموعة عرقية!! . . والعربية جامع موحد . . بينما الزنوج في جنوب السودان يتحدثون حوالي مائة لهجة! . . وأغلب الزنوج يتحدثون العربية ، أو إحدى لهجاتها ، أو يستخدمون في لهجاتهم الكثير من الكلمات العربية . .

(ب) وإن مقابلة «الوثنية الزنجية» بـ «الإسلام» فيها وهم كبير فالإسلام جامع موحد. . بينما الوثنية الزنجية أخلاط متعددة من العقائد الأرواحية . . كما أن نسبة الذين اعتنقوا الإسلام من الزنوج تزيد على ١٨٪ ونسبة المسيحيين منهم تبلغ ١٥٪! . .

(ج) وأن مقابلة الأمازيغية بالعربية فيهاخداع كبير . . فالبربرية لهجات عديدة ، وشفاهية غير مكتوبة . . وليس في البربر من لا يتكلم العربية على نحو ما . . فهي لغة الدين الذي به يتدينون ، والقرآن الذي له يقدسون ، ولآياته يحفظون وبه يصلون . . ومنهم العلماء والأدباء والشعراء والمثقفون في العربية . . بل وأبرز دعاة التعريب! . . .

(د) وإن مقابلة الكردية بالعربية فيها خداع كبير. . فالكردية وإن كتبت فأبجديتها عربية . وليس بين الأكراد من لا يتحدث بالعربية ؛ لأنها لغة القرآن والدين والتراث الذي به يؤمنون وإليه ينتمون . . ولأعلامهم وعلمائهم في تراث العربية الإسهامات والإبداعات . .

(هـ) وإن مقابلة النصرانية بالإسلام فيها وهم كبير. فخلاف الإسلام مع النصرانية ليس في الشريعة، التي تمثل مرجعية الدولة والحضارة والقومية والاجتماع والتراث

 <sup>(</sup>١) قارن (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص ٢١. ٢٤. ٢٧. و(الملل والنحل والأعواق) ص ٦٣. ١٧٤.
 ٨٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤م و(أطلس معلومات العالم العربي ا ص٢٠ ٦٠ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤م.

وسمات الاندماج وتبلور الأمة ووحدتها.. لأن النصرانية لا تقدم بديلاً للإسلام في مرجعية النظم والتدابير الدنيوية وصياغة القسمات الموحدة للأمة، والجامعة لقوميتها، والمكونة لهويتها.. وليس بين الإسلام والنصرانية خلاف في منظومة القيم الحاكمة لأخلاق الأمة وسلوك المؤمنين بهما.. وليس بين الإسلام والنصرانية خلاف في سمات وقسمات القومية العربية.. وخلاف الشريعتين لا يتعدى جزئية اللاهوت الخاصة بالتثليث، وهي التي لا دخل لها في مكونات الاجتماع المشترك بين أبناء الأمة العربية، المتدينين بالنصرانية والإسلام.

وهكذا. . إذا نظرنا إلى احجم وعددا االأقليات، في ضوء هذه الخفائق، ظهر اوزن التميّز؛ الذي تمثله الفروق، في مقابل الجوامع الموحّدة؛ التي تجمع الأمة وتوحدها، وتميزها كأمة واحدة . .

فنحن أمام المحيطا يحتضن مجموعة من «الجُزُرا»، يحنو عليها، ويوسع لها صدره... ووجودها فيه ـ وحفاظه عليها ـ شواهد على أن وحدته إنما تغتني بوجودها المتعدد فيه!

فهو التنوع في إطار الوحدة، والتمايز في إطار الجامع. . وليس التشظي ولا التشرذم ولا التفكيك!

وبهذا المنهج لا تصبح للأرقام قلَّت أو كثرت تأثيرات على وحدة الأمة .'. لكن تزييفها بالمبالغة فيها له انطباعات سلبية ، إذا هو وُظَف في إطار مخطط التفتيت! ! . .

والأمر الذي يرجح أننا بإزاء توظيف اللتزييف الإحصائي افي خامة مخطط التفتيت والتفكيك، هو الخلول التي يقترحها هذا التوجه اللمشكلة التي اخترعها فهذا التوجه لا يكتفي بالتشرئم والتجزئة، التي أقامت الحدود والسدود والجنسيات بين وطن العروبة، فجعلته اثنتين وعشرين دولة وجنسية. وإنما يزيد الطين بلة عندما بقترح الفيدوالية حلاً ينظم العلاقات بين الطوائف والملل والنحل والأعراق والمذاهب والأقوام في الوطن العربي! . ويزعم أن التطبيق المرن والمبدع لـ «الفيدوالية» يمكن أن يخلق نظامًا وظيفيًا حديثًا مكافئًا لـ «نظام الملة» الذي كان معمولاً به في الإمبراطورية الإسلامية السالفة النا!

<sup>(</sup>١) د. سعد الدين إبراهيم (التعددية الإثنية في الوطن العربي) ص١٦٠. طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م.

و هو يشجاهل - بهذه المقارنة الغريبة - أن النظام الملل اكان يمشل تعددية غير سياسية . . تعددية في الشرائع الدينية الخاصة - بحكم طبيعة النصرائية - بأحوال الأسرة والشعائر العبادية والاعتقاد الديني دون أن تؤثر في السمات الموحدة للدوئة والأمة . . بينما هذه الفيدرالية التي يقترحها هذا التوجه التفكيكي هي تعددية سياسية في «الأرض» - الوطن - و البشر الشعب - تضاف للتشرذم الذي أحدث اسيكس - بيكوا سنة ١٩١٦م . . وليس هذا مجرد استنتاج منا لمقتضيات ومقدمات هذا التوجه . . فصاحبه هو الذي يقول: اإن المجتمعات التي تنسم بالتعددية الإثنية في الوقت الحالي ينبغي أن تكون متعددة من الناحية السياسية أيضًا النارا.

فمفاصد هذا التوجه هي المزيد من التجزئة السياسية للوطر العربي، والتشرؤم فلامة الواحدة، انطلاقًا من تعظيم حجم الاقلبات؛ بترييف أعدادها... ومن تسليط كل الأضواء على اهمومها؛ بعد عزلها عن اهموم الأمقة... لتبدو أمتنا كما صورتها المخططات الخارجية المعدية ـ ابرجا ورفيًا؛ مصطنعًا ... وافسيفائيات متجاورة؛ والمجتمعات موزايك؛ لا تجمعها جوامع الأمة الواحدة!..

وإذا كان عقلاء الدنبا بتحدثون عن أمتنا كحضارة واحدة استوعبت وهصمت ووحدت المواريث الحسفارية السابقة. . وإذا كان حتى اكروسراء الذي دوس الشخصية المصرية قد حكم باستحالة النسبير فيها بين المسيحي والمسلم؛ لأنهم شربيون ينتمون إلى منظومة فيمية واحدة، وحضارة واحدة. . فإن بعص الذين ارشحت على الوجهاتهم الفكرية مخططات النفتيت قد أصاب الفيش وعيهم، فتحدثوا عن أنا أبناء الرقائق الحضارية الواحدة . وأصحاب الثقافة موزايك وليس الخفسارة الواحدة . وأصحاب الثقافة موزايك وليس الثقافة الواحدة وتحدث أحدهم ملخصاً اجهوده الفكرية في هذا الموضوع فقال . المن وجهة نظر حضارية ، مصر لها ساقان ، هما إسلام مصري ، ومسيحية مصرية ، والساقان ترتكزان على رقائق من الحضارات السابقة . . والمصرى - من ناحية الشكل - :

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص٢٢.

 <sup>(</sup>٢) د. ميلاد حنا، نشرة (المجتمع المدنى العدد ٥٠ قبراير سنة ١٩٦٦ م دص ٣٦ دوهي تشرة بصدرها المركز ابن خلمون للدراسات الإنمائية ٤٠ والذي يرأسه الدكتور سعد الدين إبراهيم!!

وهو تصور يصل في التفكيك إلى "حد العبتية" ، وذلك عندما لا يقف عند تفكيك الحضارة، والشخصية القومية، ووحدة المنظومة القيمية، وإنما يتجاوز ذلك إلى تفكيك المسيحية وتفكيك الإسلام . . تاهيك عن الصورة الهزلية التي جعل فيها المصرى - الذي ضرب الناس به المثل في وحدة الشخصية والهوية - "كرتفالاً" عجيبًا!! . .

إن عدّه التوجهات التي تركز الأضواء على الفروق الا الجوامع"، والتي لا ترى الفروق الا الجوامع"، والتي لا ترى الفروق في إطار الجوامع والتي تحترف إثارة الأقليات ، في ظل مخططات التفتيت الخارجية المعلنة . حتى ولو حسنت نوايا أصحابها . إنما تخدم المخططات التفتيتية المعلنة . ولنتذكر كلمات اموشيه شاريت الالتي سيق وأوردناها في سياقها . والتي يقول فيها: الويعتبر مجرد تحريك الأقليات عملاً إيجابيا، لما قد ينجم عنه من آثار تدميرية على المجتمع المستقر . . وهو يذكي النار في مشاعر الأقليات في المنطقة ، ويوجهها نحو المطالبة بالاستقلال المنال الله الله المنال ا

ولتذكر أن الذين تحدثوا عنا اكمجتمعات فسيفسائية، وكبرج ورقى ... وكمجتمعات الوزايك كانوا الصهاينة (٢) قبل أن يبتلع هذا الطعم السام ففر من مثقفيا!... فحرام وغير لانق، ولا معقول أن يتبنى البعض منا ما نصت عليه المشراتيجية إسرائيل في الثمالينيات!!..

إن مجاح الصليبية الغربية والصهيونية اليهودية في إقامة إسرائيل سنة ١٩٤٨م فله أبعش المخططات الانعزالية التفكيكية لوطن العروبة، وعالم الإسلام، وبخصوص الأقياط الأرثوذكس فعلينا أن نتبه إلى دلالة قيام (جماعة الأمة القبطية) سنة ١٩٥٢م، تلك التي أعلنت عن مخطط تغيير هوية مصر بانتزاعها من العروبة والإسلام و وأن نبوك أن فكر هذه الجماعة والتي حلت سنة ١٩٥٤م وقد استولى على قيادة الكهنوت منذ سنة ١٩٧١م وعلى صوته بين قطاع كبير من أقباط المهجر، الذين تحانفوا مع اللوبي الصهيوني الأمريكي والمحافظين الجدد والمسيحية الصهيونية في أمريكيا وأنشا والشرق الأطريكي والمحافظين الجدد والمسيحية الصهيونية في أمريكيا وأنشا والأمارة عائلة الدي الأكان الإمانية والهوية في الشرق الإمانية والهوية في الشرق الإمانية والهوية في الشرق الإمانية والهوية السياسية والأمانية والهوية السياسية والإمانية والهوية السياسية والإمانية والمانية السياسية والمانية والمانية السياسية والمانية والهوية السياسية والمانية والهوية السياسية والمانية والهوية المانية السياسية والمانية والهوية المانية السياسية والمانية والمانية والمانية المانية المانية المانية المانية المانية والمانية المانية المان

<sup>(</sup>١) (اللل والتحل والأعراق) ص ٧٤٧

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق. ص ٧٤٣. و(الأقلبات بين المروية والإسلام) ص ١٤٠

وأخيراً الشيعة الشعوبيون الصفويون على أرض العراق، بعد الغزو الأمريكي لبلاد الرافدين سنة ٢٠٠٣م. . (١) .

\$\$ \$\$ \$\$

لكن . . ولحسن الحظ فإن هذه الأصوات التي استدرجت إلى خدمة المخطط التفكيكي . . أو التي رشحت على توجهات أصحابها مقولات هذا المخطط . . قد ظلت «الشذوذ . . والنشاز « الذي يثبت أن جمهور أبناء الملل والأقوام والمذاهب على وعى بحقائق الجوامع الموحدة للأمة ، ومخاطر المخططات المحدقة بهذه الوحدة .

وإذا كان اللورد اكروموا (١٨٤١ - ١٩١٧ م) قد أدرك أن القبطى والمسلم كلاهما شرقى، قد وحدتهما الخضارة الإسلامية امن قمة الرأس إلى أخمص القدم في المسلك الأخلاقي واللغة والروح الآلاس. فإن الميشيل عفلق الراس إلى أخمص القدم في المسلك الأخلاقي واللغة والروح الخضاري عامًا في كل الأمة العربية. فكتب يقول: الا يوجد عربي غير مسلم. فالإسلام هو تاريخنا، وهو بطولاتنا وهو لغتنا، وفلسفتنا ونظرتنا إلى الكون. إنه الشقافة القومية الموحدة للعرب على اختلاف أديانهم ومذاهبهم . وبهذا المعنى لا يوجد عربي غير مسلم، إذا كان هذا العربي صادق العروبة، وإذا كان متجردًا من الأهواء، ومتجردًا من المصالح الذاتية . وإن المسيحيين العرب عندما تستيقظ فيهم قوميتهم - سوف يعرفون بأن الإسلام هو لهم ثقافة قومية يجب أن يتشبعوا بها ويحبوها ويحرصوا عليها حرصهم على أثمن شيء في عروبتهم . ولئن كان عجبي شديدًا للمسلم الذي لا يحب العرب، فعجبي أشد عروبتهم . ولئن كان عجبي شديدًا للمسلم الذي لا يحب العرب، فعجبي أشد للعربي الذي لا يحب العرب، فعجبي أشد للعربي الذي لا يحب العرب، فعجبي أشد

والزعميم الوطني القبطي البارز امكرم عبيدا (١٣٠٧ \_ ١٣٨٠ هـ/ ١٨٨٩ \_ ١٩٦١م) هو القائل: انحن مسلمون وطنًا. . ونصاري دينًا، اللهم اجعلنا نحن

<sup>(</sup>۱) انظر: د. سليم نجيب [الأقباط عبر التاريخ] ص ١٨٥، ١٨٥ طبعة القاهرة سنة ٢٠٠٠م. وانظر كذلك دراستنا [عن الكنيسة والدولة والفتح الإسلامي لمصر] مسجلة [المنار الجديد] ص ١٤٧ ـ ١٦٥ ـ العدد ٣٩ ـ صبيف سنة ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٢) (الأقليات بين العروبة والإسلام) ص٩٣.

<sup>(</sup>٣) (الكتابات السياسية الكاملة) ج٣ ص ٣٣، ٢٦٩، ج٥ ص٦٨. طبعة بغذاد سنة ١٩٨٧م وسنة ١٩٨٨م.

المسلمين لك، وللوطن أنصارًا، واللهم اجعلنا نحن نصاري لك، وللوطن مسلمين (١).

وبابا الأقباط الأرثوذكس "شنودة الثالث" هو القائل في تصريحاته المعلنة في ظل قوة الدولة! \_ "إن الأقباط في ظل حكم الشريعة الإسلامية يكونون أسعد حالاً وأكثر أمنا، ولقد كانوا كذلك في الماضي، حينما كان حكم الشريعة هو السائد. فعن نتوق إلى أن نعيش في ظل "لهم ما لنا وعليهم ما علينا" . إن مصر تجلب القوانين من الخارج حتى الآن، وتطبقها علينا، ونحن ليس عندما ما في الإسلام من قوانين مفم مفصلة، فكيف نرضى بالقوانين المجلوبة، ولا نرضى بقوانين الإسلام "(٢١)؟!

والقس الكاثوليكي احنا قلته يقول: قاوافق تمامًا على أن أكون مصريًا . مسيحيًا ، تحت حضارة إسلامية . بل أنا مسلم ثقافة مائة في المائة . أنا عضو في الحضارة الإسلامية كما تعلمتها في الجامعة المصرية . تعلمت أن النبي على السلامية كما تعلمتها في الجامعة المصرية . تعلمت أن النبي على السلامية بهذه اليمن أن يصلوا صلاة الفصح في مسجد المدينة . فإذا كانت الحضارة الإسلامية بهذه الصورة . التي تجعل الدولة الإسلامية تعارب لتحرير الأسير المسيحي ، والتي تعلى من قيمة الإنسان كخليقة عن الله في الأرض . فكلنا مسلمون حضارة وثقافة . وإنه ليشرفني ، وأفتخر أنني مسيحي عربي ، أعيش في حضارة إسلامية . وفي بلد إسلامي . ، وأساهم وأبني - مع جميع المواطنين - هذه الحضارة الرائعة . . \*(\*\*) .

والدكتور غالى شكرى - في لحظة صدق مع الحقيقة - هو القائل: (إن الحضارة الإسلامية هي الانتماء الأساسي لأقباط مصر. . وعلى الشباب القبطي أن يدرك جيداً

<sup>(</sup>۱) د. محمد عمارة (الإسلام والسياسة: الردعلي شبهات العلمانيين) ص ٢٠٢، ٢٠٢ طبعة القاهرة سنة ١٤١٣/ سنة ١٩٩٢م. وطبعة مكتبة الشرق الدولية سنة ٢٠١٧م. وصحبفة (الوفد) ـ القاهرية ـ عدد ٢٠ يناير سنة ١٩٩٣م.

 <sup>(</sup>۲) صحيفة (الأهرام) المصرية عدد ٦ مارس سنة ١٩٨٥م. ولقد علق البايا شنودة بهذه الكنسات على
استفتاء أجراه المركز القومي للبحوث الاجتماعية والجنائية - تبصر عالبت فيه أغلبة الأقباط بنطبيق
الشريعة الإسلامية على كل الشعب المصرى - انظر [الأهرام] نفس العدد.

<sup>(</sup>٣) (الإسلام والسياسة: الرد على شبيات العلمانيين) ص ٢٠٥ ـ وهذه العبارات وردت في عاوة علمتها اللهجنة المصرية للعدالة والسلام؛ عن قائر البعد الديني في الاشتراك في العمل العام، بفتلق الخرية - عصر الجديدة ـ عصر الجديدة ـ عصر الجديدة ـ عصر الجديدة ـ وقمير سنة ١٩٩١م .

أن هذه الحضارة العربية الإسلامية هي حضارته الأساسية إنها الانتماء الأساسي لكافة المواطنين. صحيح أن لدينا حضارات عديدة من الفرعونية إلى اليوم، ولكن الحضارة العربية الإسلامية قد ورثت كل ما سبقها من حضارات، وأصبحت هي الانتماء الأساسي، والذي بدونه يصبح المواطن في ضياع . . إننا ننتمي - كعرب من مصر - إلى الإسلام الحضاري والثقافي، وبدون هذا الانتماء نصبح في ضياع مطلق وهذا الانتماء لا يتعارض مطلقا مع العقيدة الدينية. بالعكس . . لماذا؟ لأن الإسلام وحدًد العرب، وكان عاملاً توحيديًا للشعوب والقبائل والمذاهب والعثائد. . ه (١٠).

هكذا رأينا ونرى الوعى الحقيقي بوحدة الأمه. . والرفض الحاسم لخططات التفتيت الطائفي - الخارجي منها. . وما تسلل فرشح على بعض التوجهات. .

بل لقد تصدت أصوات وسواقف العشلاء ليسا الإخار الشبوء على المكرة الأقليات.. وهمومها الفقال الآنيا موسى المستف الشباب بالكنيسة القبطة الأرثوذكسية و فنحن كأقباط لا نشعر أننا أقلية الأنه ليس بيننا وبين إخواننا المسلمين فرق عرقى التي الأننا مصويون وأنجاسر وأقول: كلنا أقباط، بمعنى أنه يجرى فينا مم واحد من أيام الفراعتة ، ووحدة المسألة العرقية تجعلنا متحدين مهما اختلفنا. هناك طبعًا الشمايز الديني لكن يظل الأقوى والأوضح الوحدة العرقية ، ولا نشعر نحن الأقباط بشعور الأقلية البغيض الذي يعانى منه غيرنا ، نحن أقلية عددية فقط ، ولكن هذا لا يجعلنا نشعر أن هناك شرخا بيننا وبين إخواننا المسلمين . من جهة الهوية العربية ، نحن مصريون عرقًا ، ولكن الثقافة الإسلامية هي السائدة الآن ، كانت الثقافة الإسلامة هي السائدة قبل دخول الإسلام ، وأى قبطي يحمل في الكثير من حديث القبيرات إسلامية ، يتحدث بها ببساطة ودون شعور بأنها دخيلة ، بل هي جزء من مكونائه . . نحن نحيا العربية لأنها هويتنا الثقافية ، ومقتنعون بالطبع بأن فكرة العروبة مكونائه . . نحن نحيا العربية لأنها هويتنا الثقافية ، ومقتنعون بالطبع بأن فكرة العروبة مكونائه . . نحن نحيا العربية الإضافة لوحدة المصير المشترك . . والعلاقة بين مكونائه . . . نحن نحيا العربية الأنها هويتنا الثقافية أوحدة المصير المشترك . . والعلاقة بين مكونائه . . تاريخنا أفضل من حاضرنا ، ونما نذكر الأقباط أيام الدولة العثمانية كانوا مع إخوانهم المصريين لهم دور مشترك حينما نذكر الأقباط أيام الدولة العثمانية كانوا مع إخوانهم المصريين لهم دور مشترك

<sup>(</sup>١) صحيقة (الوفد) المصرية عدد ٢٨ رجب سنة ١٤١٣هـ/ ٢١ يناير سنة ١٩٩٣م.

في عزل الوالى العثماني ومجيء محمد على، وكان جرجس الجوهري أحد قادة الأقباط، وكذلك إبراهيم الجوهري أخوه، وكثير من الأقباط عملوا وشاركوا بشكل واضح في الحياة السياسية في عهد محمد على. . والأقباط دورهم بعد الثورة - سنة واضح في الحياة السياسية في عهد محمد على . . والأقباط دورهم بعد الثورة - سنة شاملة . . وأنا أعتقد أن الأقباط جزء هام من نسيج الحياة المصرية ، لقد انغمس المسيحيون في الحياة العملية . . فهم أطباء وصيادلة ومهندسون ، وغيرها من المهن ونسبتهم أيضاً في رجال الأعمال مرتفعة أكثر من نسبتهم العددية في مصر . .

نحن نرفض المسيحية السياسية . . لأن المسيح قال: اعملكتي ليست بالعالم . . ولو حدثت المسيحية السياسية تصبح انتكاسة على المسيحية ، كما حدث في العصور الوسطى أيام كان البابوات هم الذين يدشنون الإمبراطور وينصبونه ، هذه هي المسيحية السياسية التي نرفضها ؛ لأنها تختلف عن المسيحية . . مصر دائمًا دولة مسلمة ومتدينة ولكن بدون تطرف ، ولو عشنا كمسلمين وأقباط وفي إطار الصحوة الدينية المصحوبة بصحوة وطنية فسيكون المستقبل أكثر من مشرق .

نحن في مصر نسيج واحد، وسعداء بذلك، وهذه حماية إستراتيجية لنا كأقباط. ونحن لسنا لبنان، ويستحيل أن انتلبن، مصر، وتقسيم مصر فكرة مستحيلة، وغير مسيحية، ولو فكرنا في ذلك معناه أننا نجهز أنفسنا للإبادة، وبعد: كيف أقيم في أسيوط وأترك أديرة وادى النطرون؟ أو العكس؟!.. هذه فكرة غببية. هذه فكرة صهيونية من أجل تفتيت مصر، وعندما شاهدت ما يحدث في العراق، قلت: نجح الصهاينة، وأصبح العراق ثلاث دول.. فهذه الفكرة الصهيونية ليست قبطية. . "ا؟!،

وغير هذه الشهادة التاريخية التي تمثل وثيقة من وثائق الوعي بوحدة الأمة، في مواجهة محططات التفتيت. هناك شهادة المهندس "سمير موقص" منير موكز البحوث بأسقفية الخدمات العامة والاجتماعية، بالكنيسة المصرية الأرثر ذكسية... والتي يقول فيها: "إن الأقباط بالمقاييس العلمية، ليسوا أقلية، حتى في إطار الدولة العثمانية لم يورد الأقباط كأفلية، ولم تنطبق عليهم قضية الملة، مقارنة بكل الأقليات

<sup>(</sup>١) (اللَّالَ والنَّحَلُّ والأعراقُ) ص ٥٣٩ ـ ٥٣٤.

فى الدول التابعة حينذاك للدولة العثمانية . . والخبرة التاريخية للأقباط تجعلهم أيضًا ليسوا بأقلية دينية . لعدم انفصالهم عن مجمل الحياة العامة والمجتمع ، ولأنهم ينخرطون فى الحياة اليومية بالمنطق الوطنى العام . وليس بالموقف الدينى . والكنيسة القبطية لم تخلق تاريخيًا فكرة الجماعة الخاصة . . وتنظيماتها كنسية للرعاية الروحية ، وليست للحياة العامة . . فأزمة الأقباط \_ إذن \_ هى أزمة المجتمع المصرى ، التى تنعكس على كل من المسلم والقبطى على السواء (١) .

فالهموم واحدة . . والمأزق واحد . . والأمة واحدة . . والتاريخ الإسلامي ـ في علاقات الملل والطوائف ـ كان أفضل من الصيغ والمفاهيم والممارسات التي جاءت مع الاستعمار ، والاختراق الثقافي الغربي ـ كما أشارت هذه الشهادات! . .

والمحامى القبطى النبيل منير حبيب يضيف: «لا توجد حضارة قبطية ؛ لأن للحضارة \_ إن شئنا أن ندركها \_ مظهرين: (مادى ومعنوى) والذى يبقى دائما هو المعنوى (أدب \_ تاريخ \_ فلسفة) وهنا أستطيع القول: إنه ليس هناك أدب قبطى ، ولا فلسفة قبطية ، ولا نظم سياسية قبطية ، هناك تأثير روحانى ، يونانى ، أما المسألة القبطية فهى خليط من ذلك ، إضافة إلى تنصيرها العادات الفرعونية ، مشلا: ٢٧ كيهك وهو الذى يقابل ٧ يناير \_ هو عيد ميلاد الحورس ، والمسيح لم يولد فى ذلك التاريخ ، كذلك فشكل اعمارة الكنيسة المصرية ، هو شكل المعبد الفرعونى ، ومن ثم فليس هناك حضارة قبطية ، والمسيحية المصرية مسيحية محلية ، على عكس الإسلام المصرى قلديه بعد عالى . . الأله المسلم الإسلام

أما المفكر اليسارى القبطى «أبوسيف يوسف» ـ صاحب كتاب (الأقباط والقومية العربية) ـ فإنه يقول: «لقد ساد علاقات الأقباط بالعرب، والمسلمين بالمسيحيين الاحترام والتعاون، حتى إن الوعظ في الكنيسة تحول من اللغة اليونانية (التي ظلت تستعمل كلغة للدولة أيضًا من عهد البطالسة إلى عهد البيزنطيين، أى حوالي ألف سنة) إلى اللغة العربية. . الجماعة الإثنية ـ بحصر - واحدة ، تتكلم اللغة نفسها ، ولها ثقافة عامة مشتركة . . وتشكل في النهاية ، كيانًا اجتماعيًا واحدًا . . المنه .

<sup>(</sup>١) المرجع المنايق: ضر١٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص ٥٣٨

<sup>(</sup>٣) (الأقلبات بين العروبة والإسلام)ص ٩١ ـ ٩٣.

فجوامع الوحدة في العربية ـ كلغة ـ وفي الإسلام كحضارة . . لم تكن بدائل لجوامع قبطية وطنية . . وإنما كانت بدائل شرقية لقهر استعمارى بيزنطى . . . فالعربية حفت محل اللغة اليونانية ـ وليس محل لغة وطنية مصرية لها علاقة بالإنجيل ـ والحضارة العربية الإسلامية حلت محل الحضارة الإغريقية ـ الرومانية الأنه لم تكن هناك حضارة قبطية وطنية . . فالشرق كان مقهوراً ـ سياسيًا وحضاريًا وثقافيًا ولغويًا واقتصاديًا ، بل دينيًا ـ إلى أن تحرر بالإسلام الذي بني حضارة ومدئية شرقية ، أبدعها كل أبنائه ، على الحتلاف الملل والاقوام . . فهي جوامع وحدتهم كأمة ، وهي ميراثهم الحلال . . وبعبارة الفاتوني البارز الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا (١٣١٣ ـ ١٣٩١هـ/ ١٣٩٠ ـ ١٣٩١هـ/ قبليغ الجميع مشترك والكل تضافروا على إيجاد هذه المدنية الألكل المقيمين في الشرق ، فتاريخ الجميع مشترك والكل تضافروا على إيجاد هذه المدنية الألكل المقيمين في الشرق .

تلك هي شبهادات عقلاء الأمة في مواجهة مخططات التفتيت والتمكيك التي سلكت سبلها إلى هذه المقاصد عبر تنوع الملل واختلاف المذاهب وتعدد الأقوام. .

# • وأخيرًا.. الاجتهاد الخاطئ في قراءة الواقع والتاريخ

بعد الهزيمة العربية في يونبو سنة ١٩٦٧م تراجع المشروع القومي العوبي - الذي قدمت ثقافته وإعلامه مفهوم الأمة الواحدة كمسلمة من المسلمات - . ولم يفلح انتصار مضان يمنة ١٣٩٣هم/ أكتوبر سنة ١٩٧٣م في اجتثاث كل آثار الهزيمة ، لأسباب كثيرة منها أن ملابسات التسويات التي طرحت بعد ذلك للصراع العربي - الصهيوني لم تساعد على استعادة كامل الأمل في وحدة الأمة ، وذلك لما ارتبط بهذه التسويات من مظاهر التمزق والتشرذم والتقتيت . .

وفي هذا المناخ ـ مناخ تراجع المشروع القومي ـ انهالت على عقل الأمة الكتابات الني تكرس الفرقة والتمزق، بل تشكك إلى حد السخرية من القومية العربية والوحدة

 <sup>(</sup>١٦) (دكتور عدائرزاق السنهوري من خلال أوراقه الشحصية) ص ١١٨ - طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨م. وانظر
 كذلك: [إسلاميات السنهوري باشا] جا ، ج٢، دراسة وتحقيق: د. ضحمد عمارة: طبعة دار الوفاء.
 مصر ٢٠٠٦م.

العربية ، بل ومن وجود أمة عربية أصلاً!... فالأمن القومي خرافة .. والتنمية القومية المستقلة وهم.. والاستقلال الحضاري للأمة رجعية وجمود.. فالعالم قد أصبح قوية صغيرة ، "والكوكبية" و"العولمة" تقتضي مسارعة الدول القطرية إلى الالتحاق "بالنظام العالمي الجديد" فرادي، ودون إبطاء!..

وإذا كان أغلب هذه الكتابات ـ التي احترف أصحابها صناعة تزييف الوعى لتكريس الهزيمة ـ هي كتابات اصحفية \_ إعلامية "، لاعلاقة لها ولا لاصحابها "بالدراسات العلمية". . فإنه يكفى في تفنيد "منطقها" ـ القائم على "التسليم بالواقع " ـ قليل من الوعى بالتاريخ.

فتاريخ كل الأم انتصارات وهزائم . . وتقدم وتراجع . . ويسر وعسر . وبحبوحة وضيق . . وانفراجات ومآزق . . لكن الأم الحية لم تعرف قط التسليم بالأمر الواقع الذي يفرضه عليها التقصير والتخلف أو تحديات الأعداء . .

- فالصليبيون قد احتلوا أكشر مما احتلت إسرائيل لقرنين من الزمان (٤٨٩ ـ ١٩٨هـ ١٩٩٨ ـ ١٩٩٨ ـ ١٩٩٩ ـ القد حاربوا ١٩٩٨ ـ القد حاربوا وتاجروا! . . وانتصروا والهزموا . . وخاصموا وهادنوا . . لكن عين الأمة وذاكرتها لم يغيبا عن كامل الحق، حتى تعدلت الموازين فتحقق الانتصار . . وكان العلم والفكر والأدب في خدمة الوعى بكامل الحق، لا في خدمة التسليم بالأمر الواقع إ. .
- والقياس الشريف وهي رمز الصراع، ومفتاح الانتصار احتلها الصليبيون
   لأ كثر من تسعين عامًا . وتحول الأقصى الشريف فيها إلى كنيسة لاتينية! . . ومع ذلك، ثم يعترف أحد بهذا الأمر الواقع . . بل ظلت القدس على كل لسان، وفي كل خطاب، ولدى جميع الشعراء، حتى عادت متمتعة بعافية التحرير! . .
- والأزهر الشويف. . تحول يومًا إلى إصطبل الخيل بونابوت. . وسكر فيه جنوده، وبالوا وتغوّطوا، ومزقوا المصاحف، وعربدوا!!! ولقد غدا ذلك سطرًا أسود في تاريخ غابر . . . لم يستسلم لواقعه أحد في ذلك التاريخ! . .
- والجزائر . . تحولت إلى اإيالة فرنسبة " ـ ونيس مجرد مستعمرة ـ فرنًا وثلث قرن كان الإسلام فيها مطاردًا، وتعلُّم العربية جريمة . . والشعارات تعلن : القد ولي عهد

الهلال وأقبل عهد الصليب؟! . . وعندما انهزمت نفوس أحاد من أبنائها ، فتحنسوا بالجنسية الفرنسية ، أفتى الإمام عبدالحميد بن باديس (١٣٠٧ ـ ١٣٥٩هـ/ ١٣٨٩ ـ ١٨٨٠ م ١٩٤٠م) بألا يدفن هؤلاء المهزومون نفسيًا في مقابر المسلمين! . . وأعاد الجزائر إلى العروبة والإسلام الشهداء والمجاهدون الذين لم يعترفوا بالأمر الواقع! .

وهكذا، نيس في ديار الإسلام بقعة إلا وقد أصابها التاريخ ابواقع أليم " . . بها أشد إيلامًا من المأزق الذي يعاني منه العرب والمسلمون هذه الأيام . . لكن الفارق الساعين لتغيير الواقع البائس والظالم وبين المُسلمين به والمستسنمين له هو "الأمل . والرجادة، يتعلق به قوم، ويفتفر إليه ويفرط فيه آخرون . . وصدق الله العظيم الإلا تهنوا في ابتغاء المُقوم إن تكونوا تأمُون فإنهم يأمُون كما تألون وترجون من الله ما لا يرجون وكان الله عليما حكيما (ون) أو النساء : ١٠٤]

فالقليل من الوعى بالتاريخ ـ تاريخ الصراعات بين الأم والتدافع بين الحضارات ـ كنيل جمديد مفولات الداعين إلى الاعتراف بالأمر الواقع : من كتاب الصحف السيارة وجوم أحهزة الإعلام! .

و لأن هذا هو دور االوعى بالتاريخ؛ في نبديد مقولات المنهزمين نفسيّا الداعين الي الرضى بالواقع وتكريسه ... فمن حقنا بل وواجبنا ـ أن نجزع إذا ذهبت بعض الكنابات الجادة نقراً اصحابها الناريخ على النحو الذي يكرس واقع التجزئة والتشرذم الدي نعيم، أمننا ... بل ويجعل من هذه التجزئة الأمر الطبيعي المتسق مع وقائع التاريخ!!

على عذه الجمهة . . حيهة االاجتهادات الخاطئة اللي قراءة واقع تاريخ أمتنا ـ في التعادية . . والوحدة ـ لقف أمام عمل فكرى لماحث محترمه، ولا بشك في إحلاصه لوطئه وعروبته وإسلامه، وهو الأستاذ الدكتور محمد جابر الأنصاري.

فلقد وقف الرجل في كتابه (تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية ، مدخل إلى إعادة فهم الواقع العربي) - أمام بعض سمات واقعنا التاريخي فأخطآ في اجتهاده لتفسير وتحليل هذه السمات ، ومن شم استنج استنجات ، مثلت وقتل - في وأينا - زادًا تلقمه المهرومون نفسيًا ليهيلوا التراب على أحلام أمتنا في النهرض ، وعلى أمالها في التوحيد! . . لقد وقف الدكتور الأنصاري أمام الصحراء العربية فرآها عقبة طبيعية ، حالت تاريخيًا دون قبام مجتمع عربي ، ومن ثم دولة عربية! . . وإذا كانت الصحراء هي الصحراء . . بل إننا نشكو من زيادة االتَّصَحُرا ، فكأننا بهاذه القراءة للراقع - أمام اعادة مزمنة الاسبيل معها توحدة الأمة ، لا اليوم - ولا في المستقبل المنظور ، بل ورتبا بعد المنظور أيضًا! . .

ووقف الدكتور الأنصارى أمام حديث ابن خلدون ( ٧٣٢ - ٨٠٨ هـ / ١٣٠٠ - ١٤٠٦ م) عن االعرب ، فأخطأ في فهم مراد ابن خلدون به العرب . . كما وقف أمام المصطلح الحضيارة في فكر ابن خلدون ، فأخطأ في فهم صراده بهيدًا المصطلح عم خلص بالقراءة الخاطئة - إلى أن البداوة العربية قد حالت بين العرب وبين فن السياسة وبناء الملك والدولة ، ومن ثم وحدة المجتمع والأمة عبر التاريخ! . . فوضعنا - بهيدًا الاجتهاد الخاطئ في قراءة ابن خلدون - أمام «عاهة مزمنة» أخرى ، لا بد و أن تحول بين هذه الأمة وبين الوحدة العربية ! . . ومن ثم كانت الدولة القطرية «عنده هي لهاية المراد من رب العباد في ميدان الوحدة العربية ! . .

ذلك هو الاجتهاد الخاطئ الذي تلقفه دعاة تكريس الواقع البائس الذي نعيش فيه . . والذي يستحق منا حواراً مع صاحبه . . وذلك حتى لا يتحول تاريخنا من سلاح في يد الأمة كي تشجاوز مأزقها الخضاري الراهن ، إلى سلاح في يد أعدائها ، الذين سقنا. وثانقهم في مخطط التفتيت والتفكيك . .

برى الدكتور الأنصاري في الصحراء العربية عقبة طبيعية، قطعت أوصال الأمة تاريخيًا. فحالت بينها وبين أن تبنى مجتمعًا أو أمة أو دولة عبر تاريخنا الطويل . . وفي ذلك يقول:

«إن هناك قطيعة مكانية داخلية بعيدة الأثر بين الأقطار والمناطق والأقائيم العربية ، لم يُلتفت إليها عمليًا وقوميًا في الوعى العربي بدرجة كافية ، ولم تُدرس آثارها الخطيرة في طبيعة المجتمع العربي في نسيجه الموحد ، وفي الحضارة العربية الإسلامية في امتدادها وتواصلها ، وفي الكيان السياسي العربي - قليمًا وحديثًا - في تأرجعه المستمر بين الوحدة والتجزؤ .

إن هذ القطيعة المكانية تتمثل في دور الفراغات والفواصل والحواجز الصحراوية الشاسعة الممتدة بين معظم الأقطار العربية في تقطيع وتجزئة المنطقة العربية عمرانيًا وسكانيًا، وبالتالي مجتمعيًا وسياسيًا، في الماضي، وإلى الحاضر. وإذا دقفنا النظر في خريطة التجزئة السياسية العربية على امتداد الوطن العربي كله فسنجد الصحراء هي عامل التجزئة الأول والأكبر قبل الاستعمار وغيره من عوامل التجزئة. إن الصحراء هي العامل الانفصالي الأقوى في الحياة العربية، ولا يوجد بلد عربي غير صحراوي (عدا لبنان). . إن الفراغات الصحراوية قد منعت نشوء نسيج حياتي عضوى. . لمجتمع موحد ولدولة موحدة ثابتة، متواصلة من القدم إلى اليوم . . إنها معوقات ناجمة أصلاً عن الطبيعة الجغرافية (1)!

ونحن نقول للدكتور الأنصارى: إن هذه الصحراد العربية لم تحل دون تبلور الأمة وقيام الدولة، عندما ظهر الإسلام والرجل عن يقولون بذلك وكانت هذه الصحراء يومها مفازات مهلكة، وربعًا خالبًا لا يُجاز ومجهولا تُحكى عنه أساطير الجان وأودية الشياطين . . ومع كل ذلك، توحد إنسانها في عقيدة وشريعة وأمة وحضارة ودولة ودار، أزالت القوى العظمى يومئذ الفرس والروم وقتحت فتح تحرير في ثمانين عاما أوسع مما فتح الرومان سادة الفتح الأوروبي في ثمانية قرون، وحوّلت خط سير التمدن، وموطن قيادته، وغيرت مجرى التاريخ . .

كل هذا حدث، والصحراء على ذلك النحو القديم. .

فهل تحول الصحراء اليوم، بعد أن انتقل إنسانها إلى ألوان ودرجات منقدمة من التوطن والاستقرار والتحضر، وبعد أن غادر حياة الارتحال وراء الماء والمرعى. . وبعد

 <sup>(</sup>١) د. محمد جابر الاتصاري (تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية: مدخل إلى إعادة فهم الواقع العربي) ص ٣٨٠ ، ٤ طِبعة بيروت سنة ١٩٩٥م.

أن ربطته - كالخضرى سواء بسواء - ثورة وسائل الاتصال بكل العالم، وليس فقط بحواضر العرب والمسلمين. . فأصبح يعيش أحداث الدنيا لحظة بلحظة ، بالمدياع والتلفاز والفاكس والأقصار الصناعية . . هل تحول الصحراء اليوم - وهذه هي الطفرة التي نقلت إنسانها إلى التلاحم بالعالم - دون وحدة الأمة والدوئة ، فتُعجز إنسانها العصرى عن إنجاز ما سبق وأنجزه أسلافه ، في وضعها القديم وعقباتها الكاداء ، قبل أربعة عشر قرناً ؟! . .

ثم، ما دلالة أن يأتي الحديث عن «مرض الصحراء وعاهتها وعقبتها ودائها» المانع من وحدة العرب كأمة، ومن إقامة دولتهم. . أن يأتي هذا الحديث من الدين بتحدثون عن تحوّل العالم - كل العالم - وليس فقط العالم العربي إلى «قرية صغيرة» ؟ اوعن «الكوكبة» و «العولمة»، التي لا مكان فيها حتى للخصوصيات الثقافية والقومية والحضارية . . ؟ !

فهل اعولمتهم وكوكبتهم، لا تحول دون إلحاق والتحاق جميع العرب بالمركز العالمي الواحد والذي هو غربي البينما لا تستطيع هذه العولمة والكوكسة؛ إلحاق العرب وتوحيدهم جميعًا حول مركز عربي واحد؟ 1. .

وهل صحراؤنا لا تحول دون انخراطنا في «العالمية» بينما تحول دون انخراطنا في العروبة كنسيج اجتماعي واحد، وأمة واحدة، ودولة واحدة، تتمايز فيها وتتعدد الشعوب والقبائل والولايات والأقاليم؟ 1. .

ثم. . هل بحث الدكتور الأنصاري عن حجم العرب الذين يسكنون الصحراء، وعن نسبتهم إلى من يسكنون الحواضر؟ إن البداوة في مصر وتونس والمغرب والعراق وسوريا والبمن وساحل الخليج نسبتها إلى مجمل السكان أقل من ١٪ ـ وفي هذه البلاد أغلبية سكان العالم العربي ـ وقي ليبيا والجزائر من ١٪ إلى ٥٪ . . وفي السعودية والسودان من ٥٪ إلى ٥ ٪ . . والصومال هو البلد الوحيد الذي تزيد فيه نسبة البدو عن ١٥٪ أ. .

وكل هؤلاء قد ربطتهم وسائل المواصلات بكل العالم مكانبًا. . كما ربطتهم ثورة وسائل الاتصال الثقافي والإعلامي بكل العالم فكريًا وإعلاميًا . . فأين هي القطيعة

<sup>(</sup>١) (أطلبن معلومات العالم العربي) ص ٧٤.

المكانية». . التي تجزئ العرب عمرانيًا وسكانيًا ومجتمعيًا فتعنع نشوء نسيج حياتي عضوى لمجتمع موحد ولدولة موحدة ١٩٠٠.

وأليس من المفارقات حديث الدكتور الأنصاري عن الصحراء - اكمعوقات طبيعية جغرافية ؛ معامة في العالم العربي، تحول دون وحدته - إلا في لبنان الذي يخلو من الصحراء - فهل رأى الدكتور الأنصاري وحدة لبنان - حيث لا صحراء - كنسيج حياتي عضوى أفضل عما هي عليه في غير لبنان؟! . .

إنه اجتهاد حاطى في قراءة الواقع . حبداً لو قت مراجعت ، واغيدالنظر فيه . وذلك حتى لا بقدم لدعاة الهزيمة ولكرس التجزئة والتسردم حبحكًا في حملتهم الضارية ضد وحدة الأمة وسعيها للنهوض والانعثاق! . .

اما العقمة الثانية التي رأها الدكتور الانصاري حاللاً بين العباب ورحدة الاست والدولة والنجتسع، فهي البداوة اللتي تصورها مرادفة للعاب ونصيفة بهم وأحد البينهم وبين حذق السباسة وبناه الملك والدولة، وبلورة الامنة الراحسة، بل لقد رأى تحضرهم وحضارتهم عجزاعن المدافعة عن الملك أيصاً، قبدارتهم: عجر عن بناء الملك والدولة! [.]

و نقد انطلق الدكتور الأنصاري إلى هذه الأحكام الغريبة على السرب من قراءة مجنزأة ومستسرة لبعض نصوص ابن خلدون ومن فهم حالي دراد ابن خلدون تصطفح العرب، عندما ثم يراع سباق كلام ابن خدادون الفني الحكم على العوب بالعجز عن سياسة الملك والدولة، يقول الدكتور الأنضاري:

ويشارك ابن خلدون بدوره في التعبير عن إشكالية السياسة المرمنة في حياة العرب عِقولته الشهيرة:

المبعُدت طباع العرب لذلك كله عن سياسة الملك، (١١).

وهنا نسأل: من هم العرب؛ الذين حكم ابن خلدون بأن ؛ طباعهم قد بعُنت عن سياسة الملك؟؟! - على هم العرب كامة؟! . . أم العرب الموغلون في البيداوة

<sup>(</sup>١) (يُكوين العرب السياسي ومعزى الدولة لمُعطُّريلًا ص ٢١.

والتوحش، قبل أن يتدينوا بالإسلام، فتتهذب طباعهم، ويساعدهم الإسلام على حذق إقامة الملك والدولة وسياسة العمران؟!...

لقد أغفل الدكتور الأنصاري نصوص ابن خلدون، بل وحتى عناوين انفصول في (المقدمة)، والتي ميز فيها ابن خلدون بين أحوال وأطوار وطبائع العرب إزاء الملك والسياسة. . فكان هذا الحكم العام القاسي والغريب! . .

لقد عقد ابن خلدون في مقدمته فصلا جعل عنوانه (فصل في أن العرب أبعد الأم عن سياسة الملك) لكنه قبل هذا القصل مباشرة عقد فصلا أخر جعل عنوانه: (فصل في أن العرب لا يحصل لهم الملك إلا بصيغة دينية من نبوة أو ولاية أو أثر عظيم من الدين على الجملة). .

ولو أن قارقًا وقف فقط عند عنواني هذين الفصلين لأدرك أن هناك عربًا يحكم عليهم ابن خلدون بأنهم أبعد الأم عن سياسة الملك . وهناك عرب يحسنون الملك والسياسة ، لكن إذا كان لهم حظ من الدين . وعندما يقرأ القارئ ما تحت عناوين الفصول ، سيجد فكر ابن خلدون شديد الوضوح في التمييز بين العرب في طور التوحش والإيفال في البداوة، قبل التدين بالإسلام، أو عند الانسلاخ عن جوهره . . وبينهم عندما جعلهم الإسلام سادة الفتوحات وأساتذة الدول والسياسات . .

فعرب البداوة المتوحشة عند ابن خلدون عمم الذين اختصوا ابالإبل، وهي أصعب الحيوان خصالاً ومخاصًا. فاضطروا إلى إبعاد النجعة . . فاوعلوا عي القفار . . فكانوا لذلك أشد الناس توحشًا، وينزلون من أهل الحواضر منزلة الوحش غير المقدور عليه والمفترس من الحيوان العجم . . فهم أمة وحشية باستحكام عوائد التوحش وأسبابه فيهم ، فصار لهم خلقًا وجبلة ، وكان عندهم ملذوذًا لما فيه من الخروج على ربقة الحكم وعدم الانقياد للسياسة ، وهذه طبيعة منافية للعمران ومناقضة له ، فغاية الأحوال العادية عندهم الرحلة والتغلب ، وذلك مناقض للسكون الذي به العمران ومناف له ، فالحجر - مثلاً - إنما حاجتهم إليه لنصبه أثافي للقدر ، فينقلونه من المبانى ويخربونها عليه ويعدونه لذلك ، والخشب أيضًا ، إنما حاجتهم إليه ليعمروا به المبانى ويتخذوا الأوقاد منه لبيوتهم ، فيخربون السُّقَف عليه لذلك ، فصارت طبيعة خيامهم ويتخذوا الأوقاد منه لبيوتهم ، فيخربون السُّقَف عليه لذلك ، فصارت طبيعة

وجودهم منافية للبناء، الذي هو أصل العمران. فهم أكثر بداوة من سائر الأم، وأبعد مجالاً في القفر، وأغنى عن حاجات التلول وحبوبها، لاعتبادهم الشغلف وخشونة العيش، فاستخنوا عن غيرهم، فصعب انقياد بعضهم لبعض لإيلافهم ذلك، وللتوحش. فهم متنافسون في الرياسة، وقل آن يُسلم أحد منهم الأمر لغيره ولو كان آباه أو أخاه أو كبير عشيرته إلا في الأقل وعلى كره ومن أجل الحباء، فينعده الحكام منهم والأمرا، وتختلف الأيدى على الرعية في الجباية والأحكام فبفسد العمران. ا!

تلك هي صورة العرب عندابن خلدون - في طور البدارة المتوحشة . . الذين يفرون من الاستفرار والعمران ، ويهدمون المباني لتحويل أحجارها إلى أثافي للقدور ، ويهدمون السقف ليتحذوا من أخشابها أوتاداً للخيام . . فكيف يجعل باحث في وزن ومقام الدكتور محمد جابر الأنصاري من هذه الصورة طبيعة للعرب بإطلاق وجبلتهم كأمة عبر العصور والقرون؟! . .

إن ابن خلدون قد رأى هذا الطور من أطوار «البداوة المتوحشة» عاماً في الأجناس والأعراق الموغلة في البداوة، ولم يره خصيصة للعرب وحدهم من دون الناس فقال في هذا السياق: «وفي معناهم - (أي وفي مثل إيغال العرب في البداوة) - فلعون البربر وزناتة بالمغرب، والأكراد والتركمان والترك بالمشرق. . إلا أن العرب أبعد نجعة وأسد بداوة؛ لأنهم مختصون بالقيام على الإبل فقط، وهؤلاء يقومون عليها وعلى المشياه والبقر معاً. . الأنا .

فهذه الأوصاف خاصة بفئة الأعراب الموغلة في توحش البداوة، والتي لا تعتمد إلا على الإبل وحدها، فتوغل في القفار، ولا تتخذ من الشياه أو غيرها مادة للعيش. .

أما الأمة العربية التي جاءتها رسالة الإسلام، ونبوة محمد إلى والتي حملت الإسلام إلى العالمين، وفتحت الفتوح، وأقامت الدول والممالك، وبنت الحضارة، وساست العمران. . فلابن خلدون حديث طويل عنها. . لا ندرى كيف أغفله الدكتور الأنصاري؟!. .

<sup>(</sup>١) (القدمة) ص ٩٦ ، ٩٧ ، ١١٨ – ١٢٠ ، طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢هـ ،

يرى ابن خلدون أن الدين هو طريق العرب للبراعة في الملك والدولة والسياسة ... وأنهم عندما تدينوا بالإسلام حق التدين لم يكن الأحد من الخليقة ما كان لهم من الملك . . فيهو شرط براعتهم في الدولة والسياسة ، وبدونه يعودون للبداوة والتوحش . . فيقول :

الفاذا كان الدين. . كان الوازع لهم من انفسهم، وذهب خُلُق الكبر والمنافسة منهم، فسهل انقيادهم واجتماعهم، وذلك بما يشملهم من الدين المُذَهب للغلظة والأنفة، الوازع عن التحاسد والتنافس. . يُذَهبُ عنهم ملمومات الأخلاق، ويأخذهم بحمودها، ويؤلف كلمتهم لإظهار الحقّ، فيحصل لهم التغلب والملك، وهم مع ذلك أسرع الناس قبولاً للحق والهدى السلامة طباعهم عن عوج الملكات وبراءتها من ذميم الأخلاق. . . .

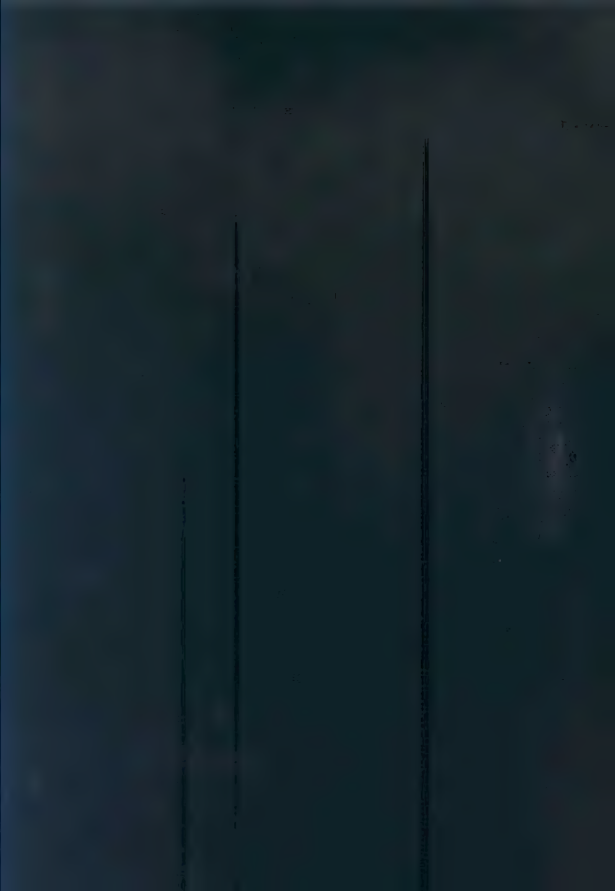
ثم يمضى ابن خلدون، فيتحدث عن أثر التدين بالإسلام على حدق العرب لبناه اللك وسياسة المجتمعات ـ بعد أن كان الموغلون سهم في التوحش أبعد الناس عن سياسة الملك ـ فيقول:

• واعتبر بذلك في دولتهم في الملّة - (الإسلامية) - لَمَّا شَيّد لهم الدين أمر السباسة بالشريعة وأحكامها المراعية لمصالح العمران ظاهراً وباطناً، وتتابع فيها الخلفاء، عظم حينئذ ملكهم وقوى سلطائهم، فلما نبذوا الدين: نسوا السياسة، فتغلبت عليهم العجم، ورجعوا كما كانوا لا يعرفون الملك ولا سياسته، بل قد يجهل الكتير منهم أنهم كان لهم مُلك في القديم، وما كان في القديم لأحد من الأم في الخليقة ما كان لأجيالهم من الملك في الخليقة ما كان

فكيف غمايت هذه النصبوص الخندونية عن الدكتمور الأنصاري . . وهي في الصفحات ذاتها التي نقل منها حديثه عن بعد العرب عن سياسة الملك بعد أن حرده من سياقه، كما رأينا ـ ؟ أ.

كَلْلُكَ: ظلم الذكتور محمد جابر الأنصاري ابن حلدون عندما نسب إليه احكم على العرب بالعجز عن المُدافعة والمدانعة عن حواضرهم، والتبعية لغيرهم في حساية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص١١٩ ـ ١٢١.



هذه الحواضر . . فكأن العجز جبلَّة فيهم . . عجر عن بناء الملك إذا كانوا بدواً . . وعجز عن حمايته إذا كانوا متحضرين آ . .

يظلم الدكتور الأنصاري ابن حلدون مرة أخرى، عندما يقول:

القد شخص ابن خلدون سرعة تساقط الدول في الفضاء العربي الإسلامي، ومدى عجز المجتمع الأهلى الحضرى العربية عن عجز الحواضر ومناطق العمران العربية عن حكم نفسها بنفسها وتوفير الدفاع الذاتي عن وجودها، بحيث أصبحوا اعبالا على غيرهم في المدافعة والممانعة. . فقد ألقوا السلاح، وتوالت على ذلك منهم الأجبال . حتى صار ذلك خُلُقًا يتنزل منزلة الطبيعة ، وهذا التعبير الخلدوني اللاذع نجده يمتد ليصور واقع التبعية العربية في عصرنا، حيث مازالت الكيانات العربية المعاصرة اعبالا على غيرها في الإستراتيجية والتقانة (التكنولوچيا) والاقتصاد، عا يشير إلى أن للتبعية جدورًا في التاريخ أقدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله التاريخ أقدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله الناريخ القدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله الناريخ القدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله الناريخ القدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله التاريخ القدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله المنابقة المنابقة والاستعمار الله المنابقة والاستعمار الله التاريخ القدم من ظاهرة الإمبريالية والاستعمار الله المنابقة والاستعمار المنابقة والاستعمار الله الله والله المنابقة والاستعمار الله المنابقة والمنابقة والاستعمار الله والله المنابقة والمنابقة والاستعمار الله والله و

وبهذا التشخيص، الذي ينسبه الدكتور الأنصاري إلى ابن خلدون، يضعنا أمام تعاهة مزمنة، ثالثة، هي في رأيه من العقبات الطبيعية التي تحول بين العرب وبين الوحدة . . والسياسة . . والدولة . . والاستقلال عن الآخرين . .

فالصحراء: عقبة طبيعية جغرافية، مانعة من تكوين النسيج الاجتماعي العربي، ومن ثم المجتمع والدولة والأمة. .

والبداوة: جبلة عربية، تجعل العرب أبعد الناس عن سياسة الملك وبناء الدولة. .

والحضارة: عجز عربي عن حماية الحواضر والمجتمعات الأهلية والحضرية، يجعل التبعية للأجنبي ضربة لازب! . .

ومشكلة الدكتور الأنصاري مع هذا الذي نسبه إلى ابن خلدون \_ من عجز العرب المتحضرين عن حماية حواضرهم \_ كامنة في عدم إدراكه لمراد ابن خلدون بمصطلح «الحضارة. . والتحضره! . . فما نسميه اليوم «حضارة» هو «العمران» في مصطلح ابن خلدون . . أما الخضارة» عنده فهي الترف والرفه والاستهلاك الزائد على الإنتاج »

<sup>(</sup>١) (تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية) ص ٢٠ ، ٥٠ .

والعزوف عن العمل المنتج. أى النعومة والرخاوة. . حتى أنه يسمى هذه الحضارة؛ فسن الوقوف لعمر العالم في العمران والدولة، . فهى غير العمران، بل إنها مرحلة تراجع العمران، ولذلك فإن العرب بل وكل أمة عندما يدخلون طور الترف والرخاوة والرفاهية والتعومة لا بد وأن يصابوا بالعجز عن حماية أوطانهم وحواضرهم ومجتمعاتهم . . هذا هو المفهوم للحضارة الذي لم يدركه الدكتور الأتصاري عندما قرأ ابن خلدون! . . ولو أنه تأمل تعريف ابن خلدون للحضارة بأنها: «أحوال عادية زائدة على الضروري من أحوال العمران . . هي سن الوقوف بأنها: «أحوال عادية زائدة على الضروري من أحوال العمران . . هي سن الوقوف للوعية وتنفقها في العمران والدولة . . وذلك إلما يجيء من قبل الدولة ، لأنها تجمع أموال الرعية وتنفقها في بطائنها ورجالها . . فيكون دخل تلك الأموال من الرعايا وخرجها في أهل الدولة ، ثم فيمن تعلق بهم . . إن الحضارة هي نهاية العمران ، وحروجه إلى الفساد ، ونهاية الشر ، والبعد عن الخيرا الأنها .

ولو أن الدكتور الأنصاري تأمل تاريخنا. . ورأى كيف فتح العرب المتحضرون الفتوحات قبل مرحلة الترف وكيف دافعوا عن الدولة في مواجهة البيزنطيين، الذين ظلت عاصمتهم القسطنطينية تجيش الجيوش ضد العرب حتى فتحها السلطان العثمالي محمد الفاتح (٨٥٧هـ/ ١٤٥٣م) . . وكيف كان الرباط " في الثغور عملاً شعبيًا، تحوله

<sup>(</sup>١) (القدمة) ص ٢٩٢ . ٢٩٢ ، ٩٨ . ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص١١٥.

الأوقاف تمويلاً شعبياً.. وكيف كان من أوصاف ومنافب العلماء والزهاد، بل وهدد غير قليل من الخلفاء والأمراء: أنه يحج عامًا ويغزو عامًا!.. وكيف قاومت ومانعت هذه الأمنة، وهزمت التتار، والصليبيين، والخلف الذي قام بينهمما ضد الإسلام والمسلمين!.. وكذلك الغزوة الاستعمارية الأوروبية الخديئة.. وكيف قدمت حواضر الجزائر وليس بواديها - قرابة المليونين من الشهداء في ملحمة الممانعة والمدافعة عن الأرض العرض والهوية.. إلخ .. إلخ .. لو تأمل الدكتور الأنصاري ذلك - ومثله كثر الماجعل العجز العربي عن المدافعة والممانعة»، واتخاذ موقع التبعية والعيال على الغيير الجبلة وطبيعة في هذه الأمة، تاريخيًا، ومن قبل القاهرة الإسبريالية والاستعمارة!..

وفي كل الأحوال: فليس عند ابن خلدون "حتميات" في طبائع الأم والشعوب ولا "جبلاًت" قدرية في عوائدها فالإنسان ابن عوائده ومألوفه، لا ابن طبيعته ومزاجه، فالذي ألفه في الأحوال حتى صار خُلُفًا وملكة وعادة تنزل منزلة الطبيعة والجبلة، واعتبر ذلك في الأدميين تجده صحيحًا (١).

فإذا تدين العرب كانوا أقرب الناس للملك والدولة والسياسة والعمران، وحماية الممالك، ومدافعة الغزاة. . وإذا نبذوا الدين عادوا إلى البداوة والتوحش، فابتعدوا. عن الدولة والملك والسياسة. .

ولما كان الترف وحقيقة الدين ضدين لا يجتمعان؛ لأن الدين صلاح وإصلاح، بينما الترف فساد وإفساد ﴿ وإذا أردنا أن نُهلُك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عقيها القول فدمرناها تدميرا (٢٠) ﴾ [الإسراء: ١٦]. . فإن أهل الترف من أي أمة أو قبيل . . هم أعجز الناس عن حماية الأرض والعرض والملك والدولة والسلطان . قديما كانوا أم في العصر الحديث! . .

بل لو تأمل الدكتور الأنصاري حقيقة واقعنا المعاصر لما وقع بنا في هذه «العاهات المزمنة» التي قال بها ـ من الصحراء. . إلى البداوة. . إلى العجز عن حماية الديار! .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٩٩.

فالذى خلق المارونية السياسية عن المشككة في وجود الأمة العربية ، والتي تستبدل الرباط الغربي الفرنسي المرباط العربي الإسلامي اليس الصحراء ، وليست البنداوة ، فليس في لبنان صحراء ولا بداوة ! . . وإنما الذي خلق أمراض التشرذم والتجزئة والطائفية المتحضرون لم يعرفوا البداوة ولا العيش في البيداء! . .

والذى وضع للقبائل القاطنة على حدود مصر والسودان خطا للتجزئة وتقطيع الأوصال - هو خط العرض - ليس البداوة، ولا تأثيرات الصحراء. فروابط هذه القبائل هي عامل الوصل بين مصر والسودان، قبل تحديد الحدود وبعدها. بينما الذين حددوا الحدود ورسموا الخرائط المجزئة لا علاقة لهم بحياة البداوة أو سكنى الصحراء وثقافتها ... .

وقبائل اأولاد على أ- البدو، القاطنون في الصحراء الغربية ــ لا تفرق بين مصر وليبيا، فكلها عندهم: وطن العروبة أو دار الإسلام. . بينما الذي يقطع أوصال الأمة ويجزئ الديار هم «الحضريون. . الأفندية . . المثقفون ثقافة عصرية امن أركان الدول القطوية ، وأصحاب الأصوات العالية التي تلوك مصطلحات العروبة والوحدة العربية ا . .

والحركة السنوسية - التي انطلقت من الصحراء - لم تمنعها هذه الصحراء من النهوض بدور فاعل في تحضر البدو حول «الزوايا» التي أقامتها . و لا من تحويل هؤلاء البدو إلى طاقة في المد الإسلامي الذي مثلته هذه الحركة ، لا في مقاومة الاستعمار فحسب، وإنما في نشر الإسلام، وإقامة سلطنات ودول إسلامية في الحزام الإفريقي - من شرق القارة إلى غربها - متجاوزة بذلك حدود الخرائط وعقبات «الطبوغرافيا» والصحراء»! . .

ثم أين هي علاقة (الصحراء) والمدن) و (البداوة) و (الحضارة) بالحدود التي ميزت بين الولايات والإمارات في ظل دول وسلطنات العصر الإسلامي، أو في ظل تجزئة «سبكس ـ بيكوا ـ التي قررها ونقذها الاستعمار الغربي سنة ١٩١٦م ـ لمصالح وأهداف لا علاقة لها بالحضر ولا بالبيد! . .

إن حدود التجزئة في الوطن العربي، وخرائط الطائفية في هذا العالم لم ترسمها مفاصل

وفواصل الصحراء والتحضر، ولا البداوة والتمدن، فصحارينا مجزأة هي والمدن جميعًا. . وأمراض التجزئة مصنوعة ومحروسة في مواطن البدو والمتحضرين على حد سواء! . .

ثم.. هل خلت البلاد الإسلامية - التي لا صحاري فيها ولا بداوة - من هذه الأمراض حتى تُعلَق أمراض التجزئة وأفات التشرذم على «العاهات المزمنة» - من الصحراء.. والبداوة - لتستسلم الإرادة العربية لهذا الواقع البائس الذي سقنا الوثائق المفصحة عن صانعيه؟ أ..

أن أخشى ما نخشاه . . هو أن تخدم الاجتهادات الخاطئة \_ وهي مشروعة . . بل ويؤجر عليها أصحابها أ \_ أن تخدم هو لاء الذين يعملون على تكريس الهزيمة لدى الأمة . . والإجهاز على آمالها في النهوض والانعتاق . . سواء كانوا من الغلاة الذين لا يرون سوى "التعددية و التنوع و الاختلاف فينكرون الوحدة الجامعة للتعددية والتنوع والاختلاف . . أم من الغلاة الذين لا يرون سوى الوحدة الوحدة الحضارة عليًا وإنسانيًا فينكرون حق أمتنا في التميز الحضارى عن الحضارة الغربية المهيمنة ! . .

وبين هذين الغلوين يقف الاتجاه الوسطى، المتوازن، العدل. الذي لا ينكر وحدثنا كأمة . ولا ينكر التعددية والتنوع والتمايز والاختلاف في إطار هذه الوحدة . برى ذلك حقيقة تاريخية . ويسلكها في إطار سنن الله في سائر ميادين الخلق التعددية في إطار الوحدة وهي سنن لا تبديل لها ولا تحويل! . .

وبهذا الاتجاه الوسطى يكون التصدي لمخططات التفتيت والتفكيك. . ويكون التصحيح للاجتهادات الخاطئة في هذا الميدان! . .

\$15 \$15 \$16

# وبعسادهه

فلقد رأينا عبر فصول هذه الدراسة علاقة «التعددية» بـ «الوحدة» . . وعلاقة «التعددية» بـ «الوحدة» . . وعلاقة «الوحدة» بـ «التعددية» . . وفي سمات التمايز الحضاري لأمة الإسلام . .

- فالتعددية لا تشأتى بل ولا حتى تُتَصورُ ورُ الا إذا كنان فرفاؤها بجشمعون ويستظلون برباط جامع لهم، وموحدٌ بينهم. . والوحدة وهى غير الأحديّة ـ تفترض أنها لا بدوأن تكون مُكوِّنة من وحدات وأجزاء، بينها تنوع وتعدد وتماير واختلاف. .
- وإذا كان الله \_ سبحانه وتعالى \_ قد تفرد بالأحدية التي لا تعرف أي لون من التعدد أو التجزؤ أو التركيب، فإنه قد جعل سنته التي لا تبديل لها ولا تحويل أن يقرم الخلق \_ في كل عوالله وميادينه \_ على الازدواج والتزاوج، وعلى التعددية والتنوع والاختلاف والارتفاق والتركيب . .
- ولقد جمل الله الاختلاف قطرة إنسانية قطر الناس عليها، به يتميز كال إنسان في الخلفة، والبصمة، والنسرة، والشاكلة، والمسعى ... ولولا هذا الاختلاف والتصايز لكانت الحياة تكرارًا راكدًا، وسكونًا اسئًا، لا تمايز فيها ولا معنى، ولا اجتهاد فيها ولا تجديد، ولا تدافع فيها ولا تسابق على طريق الخير والتقدم والارتقاء.
- ولفد رأينا كيف أن التنوع في إطار الوحدة هر ـ في الرؤية الإسلامية "العدسة اللاَّمة" لكل ما في الوجود، ولجميع ميادين الخلق. . وليس .. فقط شأنًا من شفون الاجتماع اليشرى وسياسة الدولة وتنظيم العمرانا. .

فحتى الذات الإلهية التي تفردت وانفردت بأرقى تصورات الأحدية، وأسمى
 صور التنزيه والتجريد في التوحيد حتى لتعجز العقول عن إدراك هذه التصورات،
 وتعجز اللغات عن التعبير عن حقيقتها!..

إن هذه الذات الإلهية كان لها - بحكم مقتضيات الأحدية - العديد من صفات الكمال الإلهي . . وكذلك العديد من الأسماء الحسني ! . .

■ وإذا كانت أحدية الخالق - سبحانه وتعالى - قد جعلت الخلق الإلهي واحداً . ﴿ هذا خلق الله ﴾ [لقـمان: ١١] ، ﴿ ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت ﴾ [الملك: ٣] فإن التعددية التي تمثلها المخلوقات تذهب في الاتساع حتى تتعز على الحصر والإحصاء ﴿ ولو أنما في الأرض من شجرة أقلامٌ والبحر يمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم (١٠٠) ﴾ [لقمان: ٢٧].

■ وهذا الدين الذي جعله الله هداية للإنسان دين الإسلام - الطاعة لله - قد توحدت أصوله في كل الرسالات السماوية ، من أدم إلى محمد عليهم الصلاة والسلام - إن الدين عند الله الإسلام ﴾ [آل عمران: ١٩] . ﴿ شَرعَ لَكُم مَنَ الدَين مَا وَصَى به نوحا والله ي وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتعرفوا فيه ﴾ [الشورى: ١٣] .

وفي إطار وحدة هذا الدين: تتعدد وتتنوع وتتمايز الشرائع والملل الإلهية بننوع وتعدد وثنايز أم الرسالات ومجتمعاتها وعصورها ﴿ لَكُلَّ جَعَلْنَا مِنكُم شرعة ومِنهاجا وَلُو شَاءَ اللَّهُ جُعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾ [المائدة: ٤٨].

■ وفي إطار وحدة الشريعة الإلهبة في أمة الرسالة الخائمة ـ والتي هي اوضع إلهي ثابت عبر الزمان والمكان ـ تتعدد الأحكام بتعدد الاجتهادات التي يصل إليها الحكام المجتهدون . فيصبح لكل حكم الحاكمية الملزمة للحاكم به والمجتهد فيه ، ويكون ـ في حقه ـ الحكم الله وحاكميته الله عدت ـ بالاستخلاف ـ حاكمية الإنسان المجتهد في هذا الحكم . .

وكذلك الأمر في الإفتاء. . تتعدد الفتاوي عندما تكون استنباطًا اجتهاديًا من مبادئ الشريعة وقواعدها، وليست مجرد رواية وتبليغ . . فتتعايش في إطار الشريعة ذات الأصول والمبادئ الواحدة ألوان من التعددية والاختلاف والتصايز في الفشاوي والأحكام . .

- وإذا كان الإيمان الديني هو أول حقائق الدين الإلهي الواحد. . فإن إطار هذا الإيمان الراحد بالحقيقة الدينية الواحدة ، يضم تعددية في مراتب التصديق بهذه الحقيقة الإيمانية الواحدة . . وتعددية في مستويات الخطاب بهذه الحقيقة تناسب التعددية في مستويات الخطاب الحقيقة تناسب التعددية في مستويات المخاطبين . .
- وفي إطار النزوع الإنساني إلى المعرفة، ووحدة الحقيقة المعرفية، تتعدد وتتلوخ نظريات المعرفة الإنسانية بتعدد وتنوع الأنساق الفكرية والنظريات الفلسفية والتمايزات الحضارية عبر المسيرة المعرفية للإنسان.
- وكما هو الحال في رؤية الكون. وفي التصور الديني والإيماني . وفي عالم المعرفة الإنسانية ـ الوحدة الجامعة للتنوع . والتعددية المكونة للوحدة ـ تجد السنة والقانون أنفسهما في عالم الإنسان، وشنون العمران .

فوحدة الإنسانية التي خلفها الله ـ سبحانه وتعالى ـ من نفس واحدة ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ النَّهُ وَلَكُمُ اللَّذِي خَلَقُكُم مِن نَفْسِ وَاحِدة ﴾ [النساء: ١] ، تتعدد في إطارها وتشوع وتتمايز الآم والشعوب والقبائل والأجناس ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكِرٍ وَأَنْفَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وقبائل تفعارفوا إِنَّ اكر مكم عند الله أتقاكم ﴾ [الحجرات: ١٣] ﴿ وَمِن آيَاتِه خَلْقُ السّموات والأرض واختلاف ألستكم وألوانكم إِنْ في ذلك لآيات للعالمين (٢٦) ﴾ [الروم: ٣١].

■ وحتى الأمة الواحدة \_ التي هي وحدة من وحدات الجامع الإنساني \_ تتعدد في اطارها الملل والشرائع ﴿ لَكُلَّ جَعَلْنَا مِنكُم شَرْعَة وَمِنْهَاجًا ﴾ المائدة: ٤٨]. . وتتعدد في إطارها كذلك \_ الأقبوام \_ الذبي تمايز بينهم الأنسنة واللغات \_ ﴿ وَمِنْ آيَاتُهُ خَلْقُ

السُّمُوات والأرض واختلافُ ألستكم وألوانكُم إنَّ في ذلك لآيات للعالمين (٢٢) ﴾ [الروم: ٢٢] كما تتعدد في إطار أصول شريعتها الواحدة الفرَّق والمذاهب والأحزاب التي تتمايز وتختلف في الفروع التي تجمعها ذات الأصول.

■ وفي إطار النزوع الإنساني إلى التحضر والعمران ـ بإقامة التراكم في التمدن ـ الذي يهذب الواقع، والتراكم في الثقافة: التي تهذب النفس الإنسانية. . تتعدد وتتنوع وتتمايز الحضارات، وذلك بتنوع مناهج الأم في النظرة إلى الكون، وعلاقة الفرد بالأمة، ومكانته في الأسرة، ومكانة الأسرة في المجتمع، وموقع الإنسان من السلطة والدولة، ومن الشروة، وعلاقة المخلوق بالخالق، وتنوع المثل والقيم والعادات والأعراف. .

فأينما يمم الإنسان وجهه، وأعمل فكره، ومدّ بصره، وتفتحت بصيرته، وفقه قلبه، وتدبر عقله رأى سنة الله التي لا تبديل لها ولا تحويل الوحدة الجامعة لألوان من التعددية والتمايز والاختلاف. والتعددية المستظلة وحداتها بجامع الوحدة في كل عوالم الخلق: المادي منه والفكري، الحيواني منه والإنساني، العالمي منه والمحلي، العام منه والخاص . .

■ وإذا كانت هذه الصيغة الإسلامية لعلاقة الوحدة بالتنوع، وعلاقة التعددية بالوحدة هي التجسيد للوسطية الإسلامية الجامعة ـ التي تؤلف من التنوع وحدة جامعة ـ فإن هذا يجعلها وسطًا متوازنًا بين غلوى الإفراط والتفريط.

غلو الإفراط ـ الذي لا يري سوى الاختلاف ـ فيكون تشردماً . . لا تنوعاً . .

وغلو التفريط الذي لا يرى سوى الوحدة فيقهر طاقات التعدد والاختلاف والتمايز .

ومن ثم تصبح هذه الوسطية الجامعة هي وحدها الكفيلة بجعل هذه التعددية "نعمة" تبرأ من القهر الشمولي، ومن "نقمة" التفتيت والتفكيك على حد سواء!..

تلك هي حقيقة الرؤية الإسلامية لهذه القضية \_قضية التعددية \_ التي تنازعت حولها الرؤي . . والتي ترجو أن تكون هذه الدراسة قد قدمت فيها «كلمة سواه» ندعو إليها

الفرقاء المتنازعين، لا تنتطابق آراؤهم، وإنما لتكون هذه الرؤى تنوعًا وتمايزًا في إطار المحرامع الواحدة والموحدة وحدة العقيدة، والشريعة، والأمة، والحضارة، ودار الإسلام... ولتزدهر بعد ذلك التعددية في إطار هذه الوحدة التي أرادها الله لأمة الإسلام...

وصدق الله العظيم:

﴿ إِنَّ هَذَهِ أُمُّتُكُمْ أُمُّةً وَاحَدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴿ ٢٠ ﴾ [الأنبياء: ٩٣]

﴿ لَكُلُ جَعَلْنَا مِنكُمْ شَرِعَةً وَمِنْهَاجًا وَلُو شَاءَ اللَّهُ لِجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحَدَةً وَلَكَنَ لَيَبُلُوكُم فَى مَا أَتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِئُكُم بِمَا كُنتُم فِيهِ تَخْتَلَفُونَ (١٠١) ﴾ ما أَتَاكُم فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَبِئُكُم بِمَا كُنتُم فِيهِ تَخْتَلَفُونَ (١٠١) ﴾ [المائدة: ٨٤]

张 黎 敬

## المصادروالمراجع

### ه القرآن الكريم

#### ه کتب السنت:

١ ـ صحيح البخاري . طبعة دار الشعب ، القاهرة.

٢ ـ صحيح مسلم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥م .

٣ ـ سنن الترمذي. طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧م.

٤ ـ سنن النسائي. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤.

٥ ـ سنن أبي داود. طبعة القاهرة. سنة ١٩٥٢م.

٦ ـ سنن ابن ماجه. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢م.

٧ ـ سنن الدارمي. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م.

٨- الموطأ ـ للإمام مالك ـ طبعة دار الشعب. القاهرة.

٩ ـ منسند الإمام أحمد. طبعة القاهرة سنة ١٣١٣هـ.

### • معاجم القرآن:

 المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم. وضع: محمد فؤاد عبدالباقي. طبعة دار الشعب. القاهرة.

٢\_معجم ألفاظ القرأن الكريم. وضع: مجمع اللغة العربية. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠م.

٣ ـ المفردات في غريب القرآن. للراغب الأصفهاني، طبعة دارالتحوير. القاهرة سنة ١٩٩١م.

٤ - المعجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوي الشريف : وضع : وينسئك (أ. ي)
 وأخرين . طبعة ليدن سنة ١٩٣٦ \_ ١٩٦٩م .

مقتاح كنور السنة. وضع: وينسنك (آ. ئ). ترجمة: محمد فؤاد عبدالباقي طبعة
 لاهور سنة ١٣٩١هـ/ ١٩٧١م.

### ه المصادر والكتب الأخرى،

- \_ آدم متز: (الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) توجمة: د. سحمد عبدالهادي أبو ريدة. طبعة بيروت سنة ١٩٦٣م.
- \_ ابن أبى الحديد: (شرح نهج البلاغة) تُعقيق: محمد أبوالفضل إبراهيم. ضبعة القاهرة سنة ١٩٥٩م.
  - \_ ابن تيمية : ( بيان موافقة صريح المعقول لصحبح المنقول) طبعة الفاهرة ـ الأولى .
- \_ابن حزم الأندلسي: (وسائل ابن حزم) تحقيق: د، إحسان عباس. طبعة بيروت سنة . ١٩٨٠م.

### : (المفاضلة بين الصحابة)

- \_ابن خلدون: (المقدمة) طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢هـ.
- ابن رشد (أبو الوليد): (فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال) دراسة وتحفيق: د. محمد عمارة. طبعة القاهرة سنة ١٩٨٣م.
  - \_ (تهافت التهافت) طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣م.
- ابن السيد البطليوسي، أبومحمد عبدالله بن محمد: (الإنصاف في التنبية على المعالى والأسباب التي أوجبت الاختلاف بين المسلمين في آرائهم) تحفيق: د. محمد رضوان الداية. طبعة دمشق سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م،
  - \_ ابن عساكر: (تهذيب تاريخ ابن عساكر) طبعة دمشق.
  - \_ ابن القيم: (إعلام الموقعين) طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م.
- : ( الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) تحقيق : د. جميل غازي، طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م.
  - \_ابن منظور : (لسان العرب) طبعة دار المعارف ، القاهرة .
- \_ أبوالبقاء الكفوى: (الكليات) تحقيق: د. عدنان درويش، محمد المصرى. طبعة دمشق سنة ١٩٨١م.
- \_ أبوحيان التوحيدي: (الإمتاع والمؤانسة) تحقيق: أحمد أمين، أحمد الزين. طبعة القاهرة سنة ١٩٤٤م.
  - : (المقابسات) تحقيق: محمد توفيق حسين. طبعة بيروت سنة ١٩٨٩م.
- \_ دكتور أحمد حسين الصاوى: (المعلم يعقوب بين الحقيقة والأسطورة) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٦ .

- \_ أرنولد: (الدعوة إلى الإسلام) ترجمة: د. حسين إبراهيم حسن، د. عبدالمجيد عابدين، إسماعيل النحراوي. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠م.
- \_الأفغاني (جمال الدين): (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة، طبعة بيروت سنة ١٩٧٩م.
  - \_ أمين سامي (باشا): (التعليم في مصر) طبعة القاهرة سنة ١٣٣٥ هـ/ ١٩١٧م،
    - \_أنا مارى شيمل: (صحيفة الحياة) \_ لندن \_ عدد ١١، ١٢ مايو سنة ١٩٩٦م.
      - ـ الإيجي، والجرجاني: (شرح المواقف) طبعة الفاهرة سنة ١٣١١هـ.
- الباقلاني: (التمهيد في الردعلي الملحدة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة) تحقيق: محمد محمد الخضيري، د. محمد عبدالهادي أبوريدة: طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧.
- البلخي، والقاضي عبدالجبار، والحاكم الجشمي: (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) تحقيق: فؤاد سيد. طبعة تونس سنة ١٩٧٢م.
  - \_التهانوي: (كشاف اصطلاحات الفنون) طبعة الهند سنة ١٨٩١م
- تيدروبرت جار: (أقليات في خطر) تعريب: مجدي عبدالحكيم، سامي الشامي، طبعة القاهرة سنة ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م.
- \_التيفاشي: (أزهار الأفكار في جواهر الأحجار) تحقيق: د. محمد يوسف حسن. د. محمود بسيوني، طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م.
  - الجاحظ: (رسائل الجاحظ) تحقيق: عبدالسلام هارون. طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤م
     : (كتاب الحيوان) تحقيق عبدالسلام هارون. طبعة القاهرة الثانية.
    - الجوجاني (الشريف): (التعريفات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م.
- ـ جمال الدين عطية: (النظرية العامة للشريعة الإسلامية) طبعة القاهرة سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٨م.
  - : (التنظير الفقهي) طبعة القاهرة سنة ٧٠٤ هـ/ ١٩٨٧م.
  - \_ دكتور چورچ قرم: (تعدد الأديان ونظم الحكم) طبعة بيروت سنة ١٩٧٩م.
    - الجويني (إمام الحرمين): (الإرشاد) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٠م.
    - ' \_ جيائي ديمكليس: صحيفة (الأهرام) في ١٧ يوليو سنة ١٩٩٠م.
    - \_الدهلوي (ولي الله): (حجة الله البالغة) طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢هـ.

- الرازي (الفخر): (التفسير الكبير ومفاتيح الغيب) طبعة بيروت سنة ١٤٠١هـ-١٩٨١م.
  - ـ دكتور رضوان السيد: (الأمة والجماعة والسلطة) طبعة بيروت سنة ١٩٨٤م.
- رفيق البستاني، فيليب فارج: (أطلس معلومات العالم العربي) طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤م.
- زكى نجيب محمود (دكتور \_ إشراف): (الموسوعة الفلسفية المختصرة) طبعة القاهرة
   سنة ١٩٦٣م.
  - \_ الزمخشرى: (الكشاف) طبعة القاهرة سنة ١٣٩٢هـ/ ١٩٧٢م.
- زين عطية محمد: (أصول العلوم الإنسانية من القرآن الكريم) طبعة الشاهرة سنة ١٩٩٤م.
- دكتور سعد الدين إبراهيم: (الملل والنحل والأعراق: هموم الأقليات في الوطن العربي) طبعة القاهرة سنة ١٩٩٤م.
  - : (التعددية الإثنية في الوطن العربي) طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م.
  - : (المجتمع والدولة في الوطن العربي) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨م.
    - ـ سلامة موسى : (اليوم والغد) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م.
  - \_د. سليم نجيب [الأقباط عبر التاريخ] طبعة القاهرة \_ دار الخيال \_ ٢٠٠٠م.
    - \_ سيد قطب: (في ظلال القرآن) طبعة بيروت سنة ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
      - \_ السيوطي (جلال الدين): (أسباب النزول) طبعة القاهرة ١٣٨٢ هـ.
- : (كتاب الرد على من أخلد إلى الأرض وجهل أن الاجتهاد في كل عصر فرض) طبعة بيروت سنة ١٤٠٣هـ/ ١٩٨٣م.
- \_ الشاطبي: (الموافقات في أصول الأحكام) تحقيق: محمد محيى الدين عبدالحميد. طبعة القاهرة\_محمد على صبيح\_(د. ت).
- الشافعي: (الرسالة) تحقيق: أحمد محمد شاكر. طبعة بيروت. المكتبة العلمية
   (مصورة عن طبعة القاهرة).
- مشئون دولية : مجلة . . تصدرها جامعة كمبردج مجلد ٢٧ ـ عدد يناير سنة ١٩٩١م.
  - \_شنودة (الثالث البابا): صحيفة الأهرام عد ٦ مارس سنة ١٩٨٥م.

\_الشهرستاني: (الملل والنحل) طبعة القاهرة سنة ١٣٣١هـ.

: (نهاية الإقدام في علم الكلام) تحقيق: ألفريد جيوم. طبعة مصورة (د. ت.ن).

- صامويل . ب. هانتنجتون: (صراع الحضارات) ترجمة: عبدالمنعم محفوظ. مجلة (الحرس الوطني) السعودية، عدد ذو القعدة ـ ذو الحجة سنة ١٦١٥هـ/ سارس ـ إبريل سنة ١٩٩٦م.

- صفى الدين عبدالمؤمن البغدادي: (مراصد الاطلاع على أسماء الأمكنة والبقاع) تحقيق: على البجاوي. طبعة القاهرة سنة ١٣٧٣هـ/ ١٩٥٤م.

ـ صفى الرحمن المباركفورى: (الأحزاب السياسية في الإسلام) طبعة القاهرة سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧م.

- دكتور صلاح الصاوى: (التعددية السياسية في الدولة الإسلامية) طبعة القاهرة سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.

- الطباطبائي، محمد حسين: (الميزان في تفسير القران الكريم) طبعة بيروت سنة 1897هـ/ ١٩٧٢م.

- الطبرسي: (جوامع الجامع في تفسير القرآن المجيد).

- دكتور طه جابر العلواني: (أدب الاختلاف في الإسلام) طبعة واشتطن سنة ١٤٠٧هـ/ ١٩٨٧.

: (أصول الفقه الإسلامي) طبعة واشنطن سنة ١٤٠٨هـ/ ١٩٨٨م.

\_ دكتور طُّه حسين: (مستقبل الثقافة في مصر) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م.

- الطهطاوي (رفاعة رافع): (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق : د. صحمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م.

-عبدالرحمن عبدالخالق: (الرد الوجيز على الشيخ ربيع بن هادي المدخلي) طبعة سنة ١٤١٦هـ/ ١٩٩٦م (د. ن).

- دكتور عبدالرزاق السنهوري: (دكتور عبدالرزاق السنهوري من خلال أوراقه الشخصية) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٨م .

: (إسلاميات السنهوري باشا) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة، طبعة دار الوفاء ٢٠٠٦م.

- عبدالله إبراهيم صلاح : (القرافي وأثره في الفقه الإسلامي) طبعة مالطا سنة ١٩٩١م.
- عبدالوهاب الكيالي (دكتور محرر) : (موسوعة السياسة) طبعة بيروت سنة ١٩٨١ .
  - على بن أبي طالب (الإمام): (نهج البلاغة) طبعة دارالشعب ، القاهرة.
  - \_ دكتور خالى شكرى: صحيفة (الوفد)\_القاهرة\_عدد ٢١ يناير سنة ١٩٩٣م.
    - ـ الغزالي (أبوحامد): (تهافت الفلاسفة) طبعة القاهرة سنة ١٩٠٣م
      - : (الاقتصاد في الاعتقاد) طبعة القاهرة ـ مكتبة صبيح ـ (د. ت).
    - : (فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة) طبعة القاهرة سنة ١٩٠٧م.
- : (فضائل الأنام من رسائل حجة الإسلام الغزالي) ترجمها عن الفارسية د. نور الدين آل على ، طبعة تونس ١٩٧٢م .
  - : (المضنون به على غير أهله)
    - : (القسطاس المستقيم).
  - : (إلجام العوام عن علم الكلام).
- : (الرسالة اللدنية) طبعة القاهرة ـ ضمن مجموعة «القصور العوالي من رسائل . الإمام الغزالي» ـ مكتبة الجندي .
- القرافي (شهاب الدين): (الإحكام في تمييز الفتاوي عن الأحكام وتصرفات القاضي والإمام) تحقيق: عبدالفتاح أبوغدة . طبعة حلب سنة ١٩٦٧م.
  - : (كتاب الأمنية في إدراك النية) تحقيق: عبدالله إبراهيم صلاح. طبعة مالطا سنة 1991م،
    - \_القرطبي: (الجامع لأحكام القرآن) طبعة دار الكتب المصرية. القاهرة.
  - \_الكواكيي (عبدالرحمن) : (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٥م، وطبعة دار الشروق\_القاهرة ٢٠٠٧م،
  - \_ المالكي، أبو عبدالله محمد بن فرج: (أقضية رسول الله ( الله الله عقيق : د. محمد ضياء الرحمن الأعظمي . طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨م .
- المجلس الأعلى للشئون الإسلامية : (المنتخب في تفسير القرآن) طبعة القاهرة سنة 19٨٦م.

- \_مجمع اللغة العربية: (المعجم الفلسفي) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩م.
  - : (المعجم الكبير) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠م.
- \_محمد أمزيان: (منهج البحث الاجتماعي بين الوضعية والمعيارية) طبعة واشنطن سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
- \_ دكتور محمد جابر الأنصاري: (تكوين العرب السياسي ومغزى الدولة القطرية: مدخل إلى إعادة فهم الواقع العربي) طبعة بيروت سنة ١٩٩٥م.
- \_ محمد حسنين هيكل : (المفاوضات السرية بين العرب وإسرائيل) ـ الكتاب الأول ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٦ .
- \_ محمد حميد الله (دكتور \_ محقق): (مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦م.
  - \_محمد رشيد رضا: (تفسير المنار) طبعة دار المعرفة. بيروت.
  - \_ محمد السماك: (الأقليات بين العروبة والإسلام) طبعة بيروت سنة ١٩٩٠م.
- \_ محمد عاطف غيث (دكتور\_محرر) : (قاموس علم الاجتماع) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٩م.
- الأستاذ الإمام محمد عبده: (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣م.
- : (رسالة التوحيد) دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة. طبعة القاهرة سنة ١٤١٤هـ/ ١٩٩٤م.
  - ـ محمد الفاضل بن عاشور: (التحرير والتنوير) طبعة تونس سنة ١٩٨٤م.
    - : (روح الحضارة الإسلامية) طبعة واشنطن سنة ١٤١٢هـ/ ١٩٩٢م.
  - \_ دكتور محمد عمارة: (تيارات الفكر الإسلامي) طبعة القاهرة سنة ١٩٩١م.
    - : (الإسلام والسياسة) طبعة القاهرة سنة ١٤١٣هـ/ ١٩٩٢م.
    - : (الحضارات العالمية تدافع أم صراع؟) طبعة القاهرة، سنة ١٩٩٨م.
- : مجلة [المنار الجديد] العدد ٣٩ ـ صيف سنة ٢٠٠٧م [عن الكنيسة والدولة والفتح الإسلامي لمصر].
  - : (هل الإسلام هو الحل. لماذا. ركيف؟) طبعة القاهرة سنة ١٩٩٥م.
- ـ مراد وهبة، يوسف كرم، يوسف شلالة: (المعجم الفلسفي) طبعة القاهرة سنة ١٩٩٦م.

- م. روزنتال، ب. يودين: (الموسوعة الفلسفية) ترجمة: سمير كرم. طبعة بيروت سنة ١٩٧٤م.
- \_ دكتور مصطفى حلمى: (نظام الخلافة في الفكر الإسلامي) طبعة دار الدعوة \_ الإسكندرية.
- \_المقريزى : (السلوك لمعرفة دول الملوك) تحقيق: د. محمد مصطفى زيادة . . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٦م .
  - : (الخطط) طبعة دار التحرير. القاهرة.
- : (اتعاظ الحنفا بأخبار الأثمة الفاطميين الخلفا) تحقيق: د. جمال الدين الشيال طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧م.
- \_ مكسيموس مونزوند: [تاريخ الحروب المقدسة في الشرق المدعوة حرب الصليب] ترجمة مكسيموس مظلوم، طبعة أورشليم سنة ١٨٦٥م.
- \_ المودودي (أبو الأعلى): (نظرية الإسلام السياسية) ترجمة: جليل حسن الإصلاحي . طبعة بيروت سنة ١٩٦٩م.
  - : (الحكومة الإسلامية) ترجمة: أحمد إدريس. طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م.
- : (المبادئ الأساسية لفهم القرآن) ترجمة : خليل أحمد الحامدي . . طبعة الكويت سنة ١٩٧١م .
  - \_ ميشيل عفلق: (الكتابات السياسية الكاملة) طبعة بغداد سنة ١٩٨٧م، ١٩٨٨م.
- \_ دكتور ميلاد حنا : (نشرة «المجتمع المدنى»\_يصدرها «مركز ابن خلدون للدراسات الإغاثية» عدد ٥٠ في فبراير سنة ١٩٩٦م.
- \_ النَّقَرى: (المواقف والمخاطبات) تحقيق: أرثر أربري: تقديم د. عبدالقادر محمود. طبعة القاهرة سنة ١٩٨٥م.
- \_ نيكسون (ريتشارد): (الفرصة السانحة) ترجمة: أحمد صدقى مراد، طبعة القاهرة سنة ١٩٩٢م.
  - \_ الواحدى النيسابورى: (أسباب النزول) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.
  - ويلى كلايس: (صحيفة اسكوتسمان) الأمريكية عدد ٢٧ فبراير سنة ١٩٩٥م.

# هذا الكتاب

- في الإسلام تبلغ التعددين مكانى « السنى » و « القانون » الإلهي، الذي لا تبديل له ولا تحويل ..
- فهى ليست مجرد حق من حقوق الإنسان، يخضع للمنح ..
   والمنع . والتنازلات .. والمساومات ...
- وهى ــ أيضًا ـ لاتقف عند السياسات .. وإنما هى القانون العام في جميع أنحاء عوالم المخلوقات .. من الجماد إلى النبات إلى الحيوان إلى الإنسان إلى الأفكار .. فما عدا الذات الإلهيم قائم على التعدد والتنوع والاختلاف.
- لكنها لاتصل إلى التفكيك .. والتفتيت .. وخاصر فى
   الثوابت والأصول ، التى تمثل الوحدة والأرض المشتركر ،
   التى تحتضن التنوع والاختلاف ..
- ولتقديم المذهب الإسلامي المتميز في فلسفة التعددية .. وتطبيقاتها .. ولكشف الغموض في هذه المعضلة الفكرية .. يصدر هذا الكتاب ..

